

جمه ورية مصر العربية وزارة الأوقاف المجلس الأعلى للشئوق الإسلامية

خه اسعوله ا د کرار اسعوله ا محمر عماره .

## فتنةالتكفير

بين

الشيعة .. والوهابية .. والصوفية

أ.د.محمد عمارة

القاهسرة ذوالحجة ١٤٢٧هـ ـ ديسمبر ٢٠٠٦م

العدد (١٤٢)

جمهورية مصر العربية وزارة الأوقاف المجلس الأعلى للشئوق الإسلامية

# قضايا إسلامية

سلسلة تصدر غرة كل شهر عربى

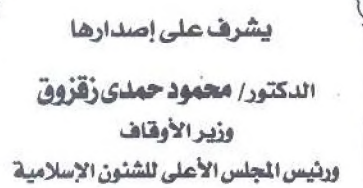
### فتنةالتكفير

بين .

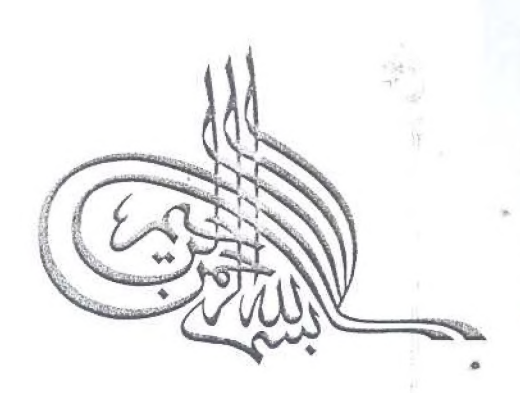
الشيعة .. والوهابية .. والصوفية

أ.د.محمد عمارة العدد (١٤٢)

القاهــرة خوال<del>حجة ۱٤٢٧ هـ ديسمب</del>ر ٢٠٠٦ م



الدكتور/ عبدالصبور مرزوق نائب رئيس المجلس الأعلى للشنون الإسلامية





#### كلمسات

\* يقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ يَا أَيهَا الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ولا تقولوا لمن ألقى البيكم السلام لست مؤمنا تبتغون عرض الحياة الدنيا فمند الله مغاتم كثيرة كذلك كنتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم من قبل فمن الله عليكم فتبينوا إن الله كانتم كانتم

\* ويقول الإمام القرطبي (١٧٦هـ / ١٢٧٣م) في تفير هذه الآية الكريمة : " إن في هذا التوجيه الإلهي من الفقه باب عظيم ، وهو أن الأحكام تتاط بالمظان والظواهر ، لا على القطع واطلاع السرائر ، في لم يجعل لعباده غير الحكم بالظاهر \* (١).

\* وعن أسامة بن زيد \_ رضى الله عنه \_ قال : " بعثنا رسول الله عَنْه من سرية فصبحنا الخرُقات ( مكان ) من جهينة ، فادركت رجلاً ، فقال : لا إله إلا الله ، فطعنته ، فوقع في نفسي من ذلك ، فذكرته للنبي الله فقال : " أقال لا إله إلا الله ، وقتلته " ؟!

قال ، قلت : يا رسول الله ، إنما قالها خوفًا من السلاح .

<sup>(</sup>١) النساء : ١٩٤ .

<sup>(</sup>٣) ( الجامع الأحكام القرآن ) جــ ع ، ص ٣٤٠،٣٣٩ ، طبعة دار الكتب المصارية .

قال ﷺ: [ أفلا شققت عن قلبه لتعلم أقالها أم لا ' ؟! .. فما زال يكررها حتى تمنيتُ ألى أسلمت يومئذ ] (١) .

وفي شرح هذا الحديث ، يقول الإمام النووى (٦٣١، ٦٧٦هـ / ١٢٣٠ ، ١٢٣٣ ملى النطاهر وما ينطق بـــــ اللســــان
 وأما القلب فليس لك طريق إلى معرفة ما فيه " .

\* ويقول حجة الإسلام أبو حامد الغزالي (٤٥٠، ٥٠٥هـ / ويقول حجة الإسلام أبو حامد الغزالي (١٠٥، ٥٠٠هـ / ١١١١، ١١٥٨ م): " إنه لا يسارع إلى التكفير إلا الجهلة .. وينبغي الاحتراز من التكفير ما وجد الإنسان إلى ذلك صبيلا ، فإن استباحة الدساء والأموال من المصلين إلى القبلة ، المصرحين بقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله ، خطأ والخطأ في ترك ألف كافر أهون من الخطأ في سفك محجمة من دم مسلم أ (١٠) .

ويقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (١٣٢٣،١٢٦٦هـ / ١٩٠٥،١٨٤٩ ): "إن الله لم يجعل للخليفة .. ولا القاضى .. ولا للمفتى .. ولا لشيخ الإسلام أدنى سلطة على العقائد وتقرير الأحكام .. ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيمان أحد أو عبادت لربة ، أو ينازعه طريق نظره ..

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، وأبو داود ، وابن ماجة ، والإماد أحت .

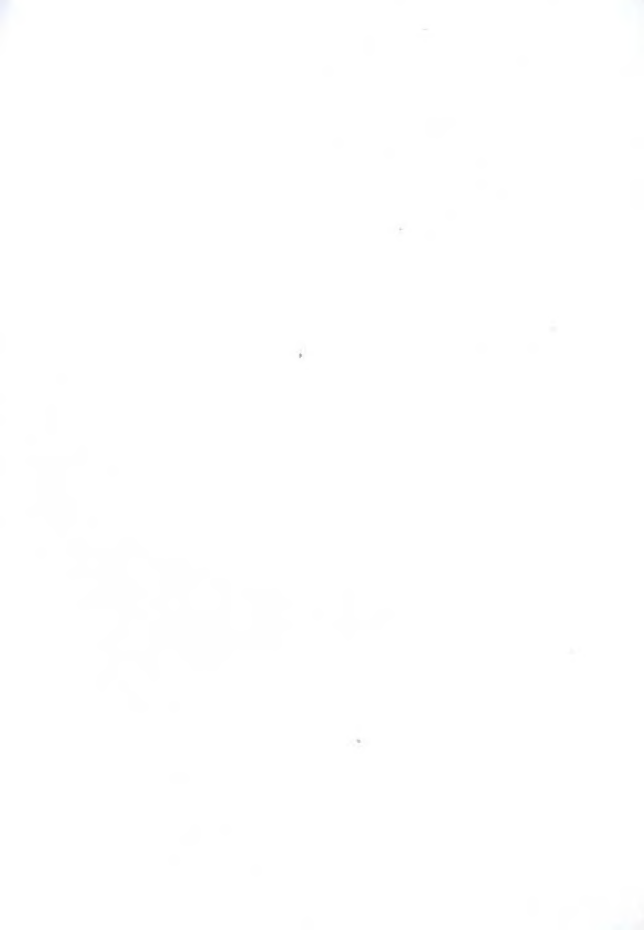
 <sup>(</sup>۲) (الاقتصاد في الاعتقاد) ، ص ۱۶۳ ، طبعة مكتيئة صبيس ، ضمن مجموعة ،
 القاهرة بدون تاريخ .

فليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة ، والدعوة إلى الخير والتتفيز عن الشر ، وهي سلطة خولها الله لأدني المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم ، كما خولها لأعلاهم يتتساول بها من أدناهم ..

وليس لمسلم ، مهما علا كعبه في الإسلام ، على أخر ، مهما المحلم ال

ولقد اثنتهر بين المسلمين وغرف من قواعد أحكام دينهم أنه إذا صدر قول من قائل بحتمل الكفر من مائة وجه ، ويحتمل الإيمان من من وجه واحد ، حمل على الإيمان ، ولا يجوز حمله على الكفر .. . (١١) .

المؤلــف



#### تمهيسد

على النطاق العالمي ، وفي مختلف القارات ، تتوجه الأمم والشعوب اللي النقارب والتساند والتضامن والاتحاد .. وذلك انطلاقًا من الضيرورات الحياتية لهذه الأمم والشعوب ، واستجابة للحاجات المادية التسبى تستئزم تكامل الإمكانات والثروات ومشروعات النتمية .. ولمواجهاة التحديات الداخلية والخارجية للقارجية التي تواجه هذه الأمم والشعوب ، إن في مجالات " الأمن " أو في مجالات " الاقتصاد " ..

وإذا كانت هذه الضرورات والحاجيات المادية والدنيوية "هى التسى تدفع هذه الأمم والشعوب إلى التقارب والتضامن والتساند والاتحاد ، رغم ما بينها من اختلافات وتباينات دينية وثقافية ولغوية وقومية .. بل ورغم ما في تاريخها \_ البعيد والقريب \_ من حروب وصراعات .. فإن الحال مع شعوب الأمة الإسلامية \_ في ضوء هذه " الظاهرة العالمية " يدعو إلى الأسى والاستغراب ! ..

" فالمسلمون أمة واحدة .. قرر ذلك قرأنهم الكريم ، الذي هو البلاغ \ المربيم الذي يحفظونه ، ويقدسونه .. وهم يتلونه في صلواتهم أناء اللبل وأطراف النهار يقول الله سبحانه وتعالى : لا إن هذه أمتكم أماة واحدة

وأنا ربكم فاعبدون ﴾ (١) . ﴿ وإن هذه أمنكم أمـــة واحـدة وأــا ربكـم فانقون﴾ (١) .

ووحدة هذه الأمة ، وما تثمرها من ألفة والتلاف هي الرادة إلهيه " و " صناعة رباتية " ... وليست مجرد " نزوع بشرى دنيوى " .. « وإن يريدوا أن يخدعوك فإن حسبك الله هو الذي أيدك بنصره ويسالمؤمنين " وألف بين قلوبهم لو أتفقت ما في الأرض جميعًا ما ألفت بيسن قلوبهم ولكن الله الله عزيز حكيم » (").

" وتاريخ هذه الأمة الإسلامية شاهد صدق ، يعلن بكل ألسفة الحال والمقال أن وحدتها هي التي جعلتها حرحتي عندما كالت قلمة قليلمة مزيل ألقوى العظمى " التي قيرت الشرق ونيبته لأكثر من عشرة قلوون عقوى الفرس والروم حوتقتح في ثمانين عامًا أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون! .. وتبنى المضارة الوسلطية المتوازنية النسي أسارت الدنيا وعلمت انشعوب ، وجعلت المسلمين العالم الأول على ظلمير هذا الكوكب لأكثر من عشرة قرون! .

\* وهذه الوحدة ، هي ذاتها التي مكنت هذه الأمة من قهر التنسار ـــ الذين دوخوا الشعوب وأبادوا العمران ـــ وقهروا الصليبيين الديسن مثلبت

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٩٢ .

<sup>(</sup>T) المؤمنون : 25 .

 <sup>(</sup>٣) الأنقال : ١٣٠٦٣ .

حملاتهم التدميرية الاستيطانية أولى الحسروب العالميسة النسبي اسستمرت قرنين من الزمان (٨٩) ـــ ١٩٩٠هــ / ١٠٩١ ــ ١٢٩١م ) ..

وصع الفريضة الإليية .. وصع شهادة التاريخ .. فإن واقع هذه الأسة الإسلامية يصرخ بأعلى الأصوات ..

إن نعزق هذه الأمة ، وغيبة التضامن والتماند والتكامل والاتحاد على شعوبها وأوطانها هو الذي مكن ويمكن منها الأعدداء وشداذ الأفدق ؛ فثرواتها منهوبة .. وأرضها تسرزح تحدت ندير القواعد العمدكرد الأجنبية .. وبحارها ومحيطانها تسرح وتمرح قوها الأساطيل المعادية ..

وبذا كان الشاسيحانه وتعالى قد علمنا في قرائه الكريم الى الكاول النه من الله في الاجتماع الإنساني ، وعبر تاريخ الأمم والمعنسارات الله من الأيام تداولها بين الناس وليعلم الله الذين أمنوا ويتخسد منكسد شهداء والله لا يحب الظالمين " ولأمحسص الله الذيسن أمنسوا ويمحسق الكافرين أله (۱) . الوان تتونسوا يسستبدل قومسا غسيركم شم لا يكونسو أمثالكم (۱) .

وإذا كان رسول الله يَرُونَ فَ علمنا أن هذا " التداول " هو الذي بحصل خط سير التاريخ بأخذ شكل الدورات " .. فكما يتم التداول بيسس الليسل والنيار ، كذلك يتم الكاول بين العدل والجور .. وبين الصعود والهيوط ..

 $<sup>(^{1})</sup>$  ال عمر ال $^{-1}$  ال $^{1}$ 

\_ TA : <u>~~</u> (T)

ربين النقدم والتخلف .. وبين النهوض والانحطاط .. وحمدق رسمول الله يقل إذ يقول : [ لا يليث الجور بعدى إلا قليلاً حتى يطلع . فكلما طلع مسن الجور شئ ذهب من العدل مثله حتى يولد في الجور من لا يعرف غيره . ثم يأتسى الله تبارك وتعالى بالعدل ، فكلما جاء من العدل شئ ذهب مسن الجور مثله ، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره ] (الم

إذا كان المحال كذلك .. وإذ كان الرحول يؤلاد علمنا أن الخبر في وفي أمنى إلى يوم القيامة أ .. وإن هذه الأمة لا تجتمع على طبي طبي طبيع على طبيع أمنى على طبيع على طبيعة ] (١٦ .

قان على اولى العزم واليمة من إبطماء والمفكرين المن على على تغور الاملاء أن يحاهدوا في سبيل موجيد أمة الاسلاء التنكسامل اوطسال دار الإسلام ، ولتتحرز أرضنا ومباهنا وغرواتنا ومقدراتسا ومقدساتنا وليقولي امرنا من ينتمون إلى هوبتنا ، ويمنحون كامل الولاء لهذا النيسن ، الذي جمع المؤمنين به على هذه الجوامع الخمسة :

ا \_ وحدة العقيدة .

السوحدة الشريعة .

آب وحدة العضارة ،

عُــــ وَحَدَةُ الأَمَةُ .

د\_ وحدة دار الإسالةم -

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد

<sup>(</sup>۲) رواه الدارسي

وإذا كانت التعدية وكان التمايز والاختلاف حفى إطار وحدة هذه الجرامع الخسة حفى إعام العسلام .. هذه الجرامع الخسة حفى العمة عن نعم الله التي جاء بها الإسلام .. فإن النقمة وإنما تتجد في الخلاف الذي ينهعل بالس المسلمين بيناهم شديدا .. وفي مقدمة أسباب هذه النقعة الفرعة التكفير النسى نفصه وبحدة الأمة ووقعهم العرى والوشائج التي ألف بها الإسلام بيسن قلسوب المسلمين ..

لقد رسم الفرآن الكريم صورة هذه الأمة ، كما ارادها الشاسيدانه وتعالى عندا قال دام محمد رسول الله والذين معه اشداء علسى الكفار رحماء بيلهم ﴾ (١) .

اما إذا شاعت نزعة التكفير بين مذاهب الأما وفرقها وتهترانها . فإن الباب سينفنح والمعنا أسام الاخترافات المعادية التي شهد الكثير مسهد الابام في العديد من بالله الاسلام .. بل سيصبح فرفاء من هذه الأمسة أشداه على أمتهم رجعاء على أعدانها .. ومتعلفين سع هؤلاء الاعداد !! .

إلى سفينة الأمة الإسلامية لتناوشها الأمواج العاصفة في محيك عالمي أعلنت الفرعونية والقارونية الغربية فيه الحسرب الصليبية عنسي الإسلام وأمنه وحضارته وعالمه ..

و إلى مذاهب هذه الأمة الإسلامية هـــى الأنــواح المكونــة لـــهـــة السفينة المنفينة المنفين

Y 4 : 525 (1)

وصدق رسول الله وَيُق إذ يعلمنا منهاج الحفاظ على السفيفة الأمسة فيقول [ مثل القائم على حدود الله والعدائل فيها كمثل قوم استهموا فسس معفيفة في البحر ، فأصاب بعضهم أسفلها وأصاب بعضهم أعلاها ، فكان الذين في أسفلها يصعدون فيستقون الماء فيصبون على الذين في أعلاها فقال الذين في أعلاها : لا قدعكم تصعدون فتوذوننا ، فقسال الذيسة فسي أسفلها : فإننا ننقبها من أسفلها فتستفى . قال : [ أي الرسول وَقَوْ : فان الخذوا على أيديسهم فمنعو هم نجوا جبيعا ، وإن تركوهم غرقوا جميعا ] (ا) .

وهكذا يصنع "التكفير "عدما يخرق وحدة الأمة ، ويفكك مكونسات "معفيئتها "بينما تتناوشها الأمواج وتب حسف في محبط قد أعلنت قسواه الكبرى الحرب الضروس على الإسلام والمسلمين .. الأوكان وراءهم هلك بالخذ كل سفيئة غصبًا إله (1) .

تذلك .. وتسعالجة هذه النزعة الناسيرية \_ نزعـــة التكفــير الأهــل الفيلة \_ وثمواجهة هذه الفئتة التي كانت قابعة في بطون بعــــض الكتــب المذهبية .. وفي عقول بعض الذين يرتزقون من التعصـــب المذهبــي \_ والتي أشاع الإعلام المعاصر بثورة الانصالات \_ فاحشتها بيـــن العامــة والجمهور .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والترمذي والإمام أحند ،

۲۹: الكهف ۲۹:

ولمعالجة هذه النزعة .. وهذه الفئنة ايجب أن يتناعسي العلماء والمفكرون المرابطون على ثغور وحدة الإسلام وأمنه وحضارته ..

وفى سبيل ذلك يصدر هـــذا الكتــاب .الــذى نـــال الله ســبحاله وتعالى : أن يتقبله خالصنا لوجهه ، وأن ينفع به .. إنه ســـبحانه أفضــل مسئول وأكرم مجيب ، ، ،

### حتى يكون التقريب حقيقيًا

فى الحديث عن التقريب بين المذاهب الإسلامية ، هناك خلصط بيسن المفاهيم المرادة من وراء المصطلحات التي يستخدمها الباهثون فسي هذا الميدان .. فالتقريب بيسن المذاهب غيير التوهيس المذاهب .. وكلاهما متميز عن العنطان جميع المذاهب والاستفادة من الملائم فسي أحكامها واجتهادات مجتهديها .

تُم إن " المذاهب قد يراد بها " العذاهب الفقهية " .. وقد يسراد بسيا " المذاهب الكلامية " لذلك ، لابد من البدء بتحديست وتحريس مضسامين ومفاهيم كل مصطلح من هذه المصطلحات ..

- " فالتقريب : هو الانطالاق من تمايز العذاهنب المتعددة والمختلفة ، والحفاظ على تمايزها واختلافها ، مع العنول عن نفى مذهب للهذاهب الأخرى ، بالتعصب لمذهب واحد ، ورفض منا عنداه ، فيو للقريب للتعارض بين المذاهب المختلفة ، مع اكتشاف الإطار العام الجامع لها ، ومناطق الاتفاق بينها ، وتحديد مناطق التمايز والاختلاف .
- أما الشوحيد "بين العذاهب : فإنه يعنى دمجها جميعًا في مذهب والحد، ونفى قاعدة التعدد والتمايز والاختلاف...
- وبين هذين المصطلحين يسأتي " الاحتضال " والاستفادة مسن المداهب المختلفة و المتمايزة ، باعتبارها اجتهادات إسلامية في إطار علسم

واحد وحضارة واحدة ودين واحد ، والنظر إلى الأحكام التسى أشرئها الاجتهادات المذهبية المختلفة باعتبارها التراث الواحد للأمة الواجدة ، ومن ثم الاستفادة بالمملائم منها ، الهذى بلبسى حاجهات تحفيه المحسالح والضرورات المتجددة بحكم تمايز الزمهان والمكان وتنهوع العهادات والنقالية والأعراف .. أى توسيع دائرة الترجيح بين الأحكام والاجتهادات من نطاق المذهب الواحد إلى جعلة المذاهب كلها ومفهوم الاحتضاليان فذا من الممكن أن يكون ثمرة من ثمرات التقريب " ..

\* أما مصطلح " المذاهب " ، فإنه يطلق على المذاهب الفقيية ، الذى هى علم القروع واجتهادات الفقهاء في إطار الشريعة الإسلامية الواحدة التي هي وضع إليبي ثابت عبر الزمان والمكان .. وقد يطلق هذا المصطلح المذاهب " على المذاهب الكلامية ، أى التصورات والاحتهادات النهي أبدعها علماء أصول الدين في إطهار المعاتد الإسهامية ، وخاصه ألاههية " وصفات " السذات الإلهية " .. و " النهوات والرسالات وما يتعلق بها من المعجزات .. و " فلمغة العلاقة بين الحق والخلسق أن وما يتعلق بها من مكانة الإنسان في الكون ، وأفعال هذا الإنسان .. إلخ .. هذا عن ضبط مفاهيم ومضامين مصطلحات هذا المهمسة مناحث من الفكر الإملامي .

金 自 田

أما عن التاريخ الحديث للجهود والدعوات التي بذلت وقامت للتهريب بين المذاهب النقهية الإسلامية بيدف الخروج من التعصب لواحد منها ضد ما عداه ، والاستفادة من كل الاجتهادات فيها ، لتابية احتياجات التسسريع

المستحدات العصوبة ، فلعل دعوة الأستاذ الامام الشيخ محمد عبده (١٣٦٥ القضاء الثير عن \_ أن تكون أبر زحذه الدعوات في عصراك الحديث م الاحتضان كل مذاهب الفقه الإسلاسي ، والاستفادة مسمن اجتهاداتها فسي القضاء والثقتين الحديث لفقه الشريعة الإسلامية .. فلفت كانت الدولة العثمانية ( ١٦٩ \_ ١٣٤٢ هـ \_ / ١٢٧٠ \_ ١٩٢١م ) تا نزم الده هب الحنفي وحده ، ويفقهه وحده يحكم القضباء ويفتى المفتون فسبي والايانسيا ، رغم تمذهب الناس فيها بالمذاهب السنية الأربعة : - الحنفى . و العمالكي .. والشافعي .. والحنيلي .. وللمذهب العنفي وحده تم التقنين في " مجلـــة الأحكام العدائية "سنة ١٢٨٦هـ ، سنة ١٨٦٩م .. فلما درس الإمام محمد عبده حال القضاء الشرعي بمصر ، دعا في التقرير الذي كتبــــــــه ـــ فــــي نوفمير سنة ١٨٩٩م \_ إلى إصلاح حال هذا القضاء وفقهه .. ودعا إلىسى احتضان كل المذاهب الفقهية واالاستفادة من اجتهادات جميع حجتهديها ، لما في ذلك من فتح باب الاجتهاد بالترجيح بين الأحكام جميعها ، والتيسير على الناس ، وتابية حاجات المستجدات (١) .

ولقد كانت حركة التقنين الفقه الإسلامي بمصر ، في مقدمة الحركات الذي وضعت دعوة الإمام محمد عبده في الممارسية والتطبيق .. ففي التعديلات الذي أدخلت على بعض مسبواد قوانيسن الأسبرة سالأحسوال الشخصية \_ تمت الإستفادة من المذاهب الفقهية المختلفة ، بما فسي ذلك

<sup>(</sup>١) ( الأعسال الكاسلة ) ج ٢ ، ص ٢٠٩ - ٢٨٨ .

المذهب الجعفرى ـ الشيعة الإثنى عشرية ـ والمذهب الزيدى ـ الشيعة الزيدي ..

ولما قامت مصر بإصدار موسوعة الفقه الإسلامي ــ موسوعة جمال عبد الناصر ــ اعتمدت كل المذاهب الفقيية الموثقة مصادرها ، واحتضنت أحكامها واجتهادات مجتهديها جميعا ــ وهي المذاهب السنية الأربعة .. مع المدهب الجعفري ، والمذهب الزيدي ، والمذهب الإبــانــي ، والمذهب الزيدي ، والمذهب الإبــانــي ، والمذهب النظاهري .. فكانت ألفقه المصري أ ــ إذا جاز التعبير ــ الريادة فــي انتهاج هذا الطريق ، الذي لا يكتفى ، فقط ، " بالتقريب " بيـسن المداهـــ الفقهية ، أي رفض التعصب لمذهب واحد ضد ما عناه ، وابمــا تجــاور الموقف المصري " هذا " التعريب " إلى احتصابان " كــل المذاهـــ ، والعمل على الاستفادة من الملائم الملبي لاحتياجـــات الأمــة ومحـــتجذات العصر من اجتهادات المذاهب انفقهية جميعها ..

. . .

وفى أربعينيات القرن العشرين ، قامت فى مصمر "جماعة التقريسيب بين العذاهب " مركزة جهودها على مذاهب العنة والشيعة الإمامية بوجسه خاص ...

وناقد رأس هذه الجماعة الزعيم المصلح محمد على علوبة بات الله ( ١٢٩٢ ـ ١٢٧٥ هـ ١٨٧٥ ـ ١٩٩٦م ) .. وكان في مقدمة مؤسسيها والعاملين في ميدان جهودها الفقهية والفكرية الأنمية والعلماء الأعلام: الشيخ عبد المجيد سليم ( ١٢٩٩ ـ ١٣٧٤هـ ) والشيخ محمد مصطفى المراعى ( ١٢٩٨ ـ ١٢٦٥هـ / ١٨٨١ ـ ١٩٤٥م ) والشيخ

مصطفی عبد السرازق ( ۱۳۱۰ – ۱۳۱۱ه – ۱۸۹۰ – ۱۹۹۱م ) والشیخ مصود تسلتوت ( ۱۳۱۰ – ۱۳۸۰ه – ۱۸۹۳ه – ۱۹۹۲ – ۱۹۹۱م ) والشیخ مصد العدنسی ( ۱۳۱۵ – ۱۳۸۸ه – ۱۹۹۸ – ۱۹۹۱م ) والشیخ مصد العدنسی ( ۱۳۱۵ – ۱۳۱۸ه – ۱۸۹۱ – ۱۹۹۱م ) والشیخ علسی الخفید ( ۱۳۰۸ – ۱۳۹۸ – ۱۳۹۸ه – ۱۹۹۱م ) والشیخ عد العزیز عیسی ( ۱۳۲۷ – ۱۹۱۵ه – ۱۹۹۱م ) والشیخ صد العزیز عیسی ( ۱۳۲۷ – ۱۹۱۵ه – ۱۹۹۱م ) والشیخ صد البنا ( ۱۳۲۶ – ۱۳۹۸ – ۱۹۹۱م ) والشیخ سید سابق ،، وغیر هم من اثمة علمان السنة .

كما مست هذه اللجلة \_ في إطار دار التقريب \_ كوكـــه مس كيار علماء النبيعة الاثني عشرية .. من مثل أية الله أفاحمين البروجردي .. والمعبد محمد نفى الدين القمى \_ الذي تولي الأمانة العلمة للجماعــة \_ والمعبد محمد المحموني ال كالف الغطاء \_ والمعبد شرف الدين الموسوى .. والمعبد محمد جواد مغنية \_ والمعبد حصد الدين شرف الدين شرف الدين .. وعبرهم .

وكانت مجلة رسالة الإسائم لسان حال هذه الجماعة ، من أبسرر المداير الفكرية التي تجسدت فيها الحهرد التي بدلت في هسذا اللسون مسن التفريف بين المذاهب الإسلامية ،، وفي إزالة التبهات والعقبات من مبادين العلاقة بين المشة والشيعة على وجه الخصوص ،،

كذلك كانت جيود الشيخ محمود شلتوت من أبرر ما تعخضت عنسه احتهادات هذا اللول من التقريب بين المذاهب الفقينة .. فلقد كتسب عسن مقاصد هذه الدعوة ، وجهود هذه الجماعة فقال:

" إن دعوة التقريب هي دعوة التوحيد والوحدة ، هي دعوة المحالام والإسلام .. كنت أود أن أستطيع تصوير فكرة الحرية العذهبية الصحيحة المستقيمة على نهج الإسلام، والتي كان عليها الأدمة الأعلام في تاريخنا الفقهي، أولنك الذين كانوا يترفعون عن العصبية الضيقسة، ويريسأون بدين الله وشريعته عن الجمود والخمول، فلا يزعم أحدهم أنه أتى بالحق الذي لا ريب فيه، وأن على سائر الناس أن يتبعوه، ولكن يقول: هذا مذهبي، وما وصل إليه جهدي وعنمي، ولسنت أبيست لأخسا تقليدي واتباعي دون أن ينظر ويعلم من أين قلت ما قلت، فإن الدنول إذا استقام فهو عمدتي، والحديث إذا صح فهو مذهبي،

ولقد أمنت بفكرة التقريب عملهج قويم ، وأسهمت منذ أول يسوم في جماعتها ، وفي وجوه نشاط دارها بامور كثيرة ، ثم تهيأ لسى بعد ذلك ، وقد عهد إلى بعنصب مشيخة الأزهر ، أن أصدرت فتواي في جواز التعبد على المذاهب الإسلامية الثابئة الأصول ، المعروف قد المتسادر ، التعبيل المؤمنين ، ومنها مذهب الشيعة الإسامية الإثنا عشسرية ، المشبعة لسبيل المؤمنين المؤمنين المختصيات الأيسان لا هدف نسخم وقرات بهذه الفتوى عيون المؤمنين المختصيات الأيسان لا هدف نسخم إلا الحق والألفة ومصلحة الأمة ، وظلت تتوارد الأسسة - والمشساورات والمجادلات في شأنها وأنا مؤمن بصحتها ، ثابت على الرتها ، وأزياها في الدين بعد الدين فيما أبعث به من رسائل إلى المتوضعين ، أو أرد به على شبه المعترضين ، وفيما أنشى من مقال ينشر أو حديست يسذاع أو بيان أدعو به إلى الوحدة والتماسك والاتفاق حسول أحسول الإسلام ، ونسيان الضغانن والأحقاد ، حتى أصبحت سوالحد لله سحقيقة مقدرة ونسيان الضغانن والأحقاد ، حتى أصبحت سوالحد لله سحقيقة مقدرة قبري بين المسلمين مجرى القضايا المسلمة ، بعد أن كان المرجفون في

مختلف عهود الضعف الفكرى والخلاف الطائفى والنثراع السياسى ، يثيرون فى موضعها الشكوك والأوهام بالباطل ، وهسا همو ذا الأرهمر الشريف بنزل على حكم هذا المبدأ ، مبدأ التقريب بين أربساب المذاهسب المختلفة ، فيقرر دراسة فقه المذاهسب الإسلامية سننيها وشهيعيها ، دراسة تعتمد على الدليسل والبرهان ، وتخلسو مسن التعصيب لفسلان وفلان "(ا) ،

لقد سئل الشيخ محمود شلتوت \_ وهو الإمام الأكبر شيخ الأزهر :
" إن بعض الناس بـــرى أنه بحــب علــى المسلم نكــى تقــع
عبادته ومعاملاته على وجه صحيح ، أن يقلــد أحــد الدذاهــب الأربعــة
السعروفة ، وليس من بينها مذهب الشيعة ، فهل توافقون فضيلتكم على هذا
الرأى على إطلاقه فتمنعون تقليد مذهب الشيعة الإشا عشرية مثلاً ؟ " .
فكان جواب الشيخ شئتوت على هذا المؤال :

' إن الإسلام لا يوجب على أحد اتباع مذهب معين ، بل نقول : إن لكل مسلم الحق في أن يقلد بادئ ذي بدء أي مذهب من المذاهب المنقولة نقلا صحيحا ، والمدونة أحكامها في كتبها الخاصة ، ولمن قلد مذهبا مسن هذه المذاهب أن ينتقل إلى غيره أي مذهب كان ولا حرج عليسه فسي شيئ .

<sup>(</sup>۱) على عبد العظيم ( مشبخة الأزهر ) ج٢ ، ص١٨٧ ، ١٨٨ ، طبعــة القــاهرة ــــة ١٢٩٩ هــ ، منة ١٨٧٩م .

إن مذهب الجعفرية ، المعروف بمذهب الشهيعة الإمامية الإثنا عشرية ، مذهب يجوز التعبد به شرعا كسائر مذاهب أهل السنة ، فينبغى للمسلمين أن يعرفوا ذلك ، وأن يتخلصوا من العصبية بغير الحق لمذاهب معينة ، فما كان دين الله وما كاتت شريعته تابعة لمذهب أو مقصورة على مذهب ، فالكل مجتهدون مقبولون عند الله تعالى ، يجهوز سلمه ليس أهلا للنظر والاجتهاد — تقليدهم والعمل بما يقررونه فسى فقههم . ولا فرق في ذلك بين العبادات والمعاملات . (١) .

ذلك هو نصل فتوى الشيخ شلتوت في التقريب بين المذاهب الفقهية .. وفي جواز التعبد والتعامل وفق أحكامها جميعًا دون تعصب لمذهب ضـــد ما عداه .. وجواز التعبد والتعامل ــ من قبل أهل الســنة ــ وفسق فقــه المذهب الجعفري للشيعة الإمامية الإنذا عشرية على وجه التحديد ..

ورغم أن هذه الفتوى قد وجدت صدى عظيمًا وواسعًا ومستمرًا في الدوائر الشيعية ، ورفعت من مقام الشيخ شلتوت في هذه الدوائر ، حتى لقد تم الاحتفال به وباية الله البروجردى – في طهران سنة ١٠٠١م ، ولقست ترجم علماء الشيعة فتواه هذه إلى مختلف اللغات . إلا أنه لم تصدر فتوى مناظرة لها من أى مرجع من مراجع الشيعة ، ولم يفت واحد من هسؤلاء العلماء الأعلام بجواز تعبد وتعامل المسلم الشيعى وفق فقه المذاهب الفقهية السنية ، حتى يكون التقريب متبادلاً بين الأطراف المتعددة ، وليسس مسن طرف واحد لحساب الطرف الثاني ال.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ج٢ ، ص ١٨٨ .

بل إن دستور الجمهورية الإسلامية الإيرانية الصادر بعد النسورة الإسلامية ـ قد ذهب إلى الحد الذي جعل السذهب الجعفري وحده هو مذهب الدولة ، ونصن على أن العادة التي تقرر ذلك لا يجرز تغييرها فيما يطرأ على مواد هذا الدستور من تغييرات! . . الأمر الذي يحعل قضيدة التقريب بين المذاهب الفقيية قائمة على ساق واحدة ، ومن طرف واحدد حتى كتابة هذه السطور! . .

. . .

وإذا كانت لنا من ملاحظات على هذه الجهود العلمية العظيمة التسي بذلتها جماعة التقريب بين المذاهب الإسلامية ، والتي أثمرت ثمرات طيبة في ميدان التقريب بين السنة والشيعة ساوهسسي الجسهود النسي بحساول مواصلاتها قدر الإسكان .. وعلى نحو من الأنحساء "المجمع العسالمي للتقريب بين المذاهب " بطهران سافإن هذه الملاحظات يمكن إجمالسها في هذه النقاط:

أولاً: إن توجيه جهود التقريب بين المذاهب الإسلامية إلى التقريب بين المذاهب الإسلامية إلى التقريب بين المذاهب الفقيية ، هو جهاد في غير الميدان الحقيقي الأولى بالجهاد .. أو \_ على أحسن القروض \_ هو جهاد في العيدان الأسيل ، الذي لا يستل المشكلة الحقيقية في الخلافات بين المذاهب الإسلامية ..وبين المنة والشيعة على وجه التحديد \_ فالقفه هو علم الفروع .. وكلما زاد الاجتهاد والتجنيد في الفقه الإسلامي كلما تمايزت الاجتهادات في الأحكام الفقهيسة .. فقنسح الأفاق أمام تمايزات الاجتهادات هو الذي يحرك العقل الإسلامي المجتهادات هو الذي يحرك العقل الإسلامي المجتهد ،

وئيس التفريب من فضالاً عن التوحيد لهذه الاجتهادات من فقط نريد احتضان الاجتهادات المذهبية والفقهية المنتوعة والاستقادة بالملائم سال احكامها للنيمير على الناس ، ولمواكبة المستحدات ..

وثانيا: إن الفقه هو علم الفروع ، وتمايز الاجتهاد فيه واختسادت المجتهدين في أحكامه لم يكن في يوم من الأبسام بمثل مشكنة لوحدة الأمة ، بل كان مصدرا غنيا وثراء للعقل الفقهي والواقع الإسلامي علسي السواء ، وفي الفقه كان الأئمة والعلماء ، والمختلفون في المناهب ، ينتلمذ الواحد صهم على من بختلفه في المذهب أ، بل ورأينا في تراك من العلماء الأعلام من يجمع المذاهب المتعددة في فقيه وعطائه ، فيفتي وفق مذهب ، ويقضى وفق مذهب ثان ، ويدرس كل المذاهب لطلاب علمه ومربديه ا .

فاختلاف المذاهب الفقيية هو ظاهرة صحية في الفكر الإسسلامي ، وهو مصدر من مصادر الغني والشراء ليذا الفقه ، ولا يمثل أيسة مشكلة لوحدة أمة الإسلام .. ومن ثم ، فليس هو الميدان الحقيقي والأولى للجسياد الفكري في النقريب بين مذاهب المسلمين ..

وثائثًا: إن الميدان الذي كان ولا يزال يمثل مثبكلة لوحدة الأسة التي هي فريضة إلهية وتكليف قرآني - هو ميدان بعض الاجتسهادات المذهبية في المذاهب الكلامية الإسلامية .. وعلى وجده التحديث أحكام "التكفير" و"التفسيق" التي نجدها في تسرات هذه المذاهب والتسي ارتبطت بقضية الإمامة على سبيل الحصر والتحديد .. إن اختلاف مذاهب الفقه \_ السنية والشيعية \_ حول " نكاح المتعة " مثلا ، لا يمثل مشكلة تقصم وحدة الأمة الإسلامية .. لكن الاجتهادات التي تكفر الصحابة الذين أخروا خلاقة على بن أبى طالب هي التي تهدد وحدة الأمة منذ عصر الخلافة وحتى هذة اللحظات ..

ومثلها الاجتهادات التي تكثّر الشيعة في بعض كتب التراث السبعي ، كما هو الحال عند شيخ الإسلام ابن تيمية (١٦٦ – ٢٢٨ه – / ١٢٦٢ – ١٣٢٨م) وبعض الأئمة " السلفيين " ويضاف إلى هذه المسائل بعض الأراء التي توهم التجسيد والتشبيه للذات الإلهية .. وبعض المواقف الحادة في ميدان التصوف والصوفيين .

فالتغريب بين المذاهب ، والذي يمثل الميدان الحقيقي للجهاد الفكري المطلوب ، هو الذي يوحد الأمة في الأصول والثوابات ، وفلي المسهلات العقائد والمسائل الفكرية ، وهذا هو ميدان علم الكلام ، والجهد التقريباي للغائب والمطلوب له هو نزع الألغام الفكرياة التكفيرياة النسي تقصم وحدة الأمة بالتكفير لفريق من الفرقاء أو مذهب من المذاهب ، لأن التكفير هو نفي للآخر ، يقصم وحدة الأمة ، وهو خطر لا علاقية له بالفقه ، الذي هو علم الفروع ، ولا بالاجتهادات والاختلاقات الفقهية ، التي بالفقه ، الذي هو علم الفروع ، ولا بالاجتهادات والاختلاقات الفقهية ، التي للأمة كلها في تطبيق هذه الأحكام ، والمسيد والمسعة للأمة كلها في تطبيق هذه الأحكام ..

" وإذا كانت هذه ' الألغام الفكرية \_ التكفيرية " ، التي تتغذى بـــها وعليها عقول قطاعات من العلماء في بعص الحوزات العلمية ، وفي بعض

ا ـ تعديد نطاق هذه " الألغام الفكرية التكفيرية " وأغلبها ـ ثحسن العظ ـ تابع من نقل القضايا الخلافية من نطاق " القروع " إلـــى نطاق " أصول الاعتقاد " عوتحويلها ـ من ثم ـ إلى عوامل " نفى . . وتكفــير " للمخانفين . .

٢ اعتماد منهاج وسفة التدرج في تطبيق خطهة إزاله هدة الالغام الفكرية ما التكفيرية من الكتب التراثية ، وخاصة المذي يسدرس منها في الحوزات العلمية والجامعات الإسمالية ، وذلك بحذفها من الطبعات الجديدة لكتب التراث هذه .. وفق المنهاج المتعارف عليه فسمى تهذيب " كتب التراث ...

٣— الاتفاق: في إطار حركة التقريب بين المذاهب الإسلامية على منع تدريس هذه " الاجتهادات التكفيريسة " في الحوزات والجامعات الإسلامية التي تكون عقول العلماء في مختلف بلاد الإسلام ولنا في منهاج الأزهر الشريف النموذج والقدوة في هذا الميدان ، فهو يحتضن كل مذاهب الأمة \_ الفقهية والكلامية \_ لفها وخلفها على حد سواء ، مسع استبعاد التكفير والتقميق لأي مذهب من المذاهب أو فرقة من الفرق الإسلامية ، حفاظًا على وحدة الأمة ، التي هي فريضة إلهية ، تعلو فسوق اجتهادات المحتهدين ومذاهب المتمذهبين ...

وصدق الله العظيم في قوله : ﴿ إِنْ هَذَه أَمتُكُم أَمَةٌ والحدة وأَما ريكــم فاعيدون 6 (١) .

ذلك هو الميدان الحقيقي للجهاد الفكرى في التقريب بيسن المذاهسب الإسلامية .. إنه علم الكلام .. علم الأصول في الاعتقاد .. وليس علم الفقه والمذاهب الفقيية ، التي تتخصص في الفروع ، واختلافاتها رحمة واسمعة ولا تفسد الود بين المسلمين ..

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٦ .

لأهل السنة والجماعة \_ الذين يعظون ٩٠ % من المسلمين \_ موقف و الضح وحاسم وثابت في رفض التكفير لمن يشهد أن لا إله إلا الله محمد رسول الله ، ما دام قالمًا بحقوق هذه الشهادة «الذي هي شعار الإسكام . . العاصمة للدماء والأموال والحقوق . "

وعن هذا الموقف الواضح والحاسم والثابت يعسبر حجسة الإسلام أبر حامد الغزالى ، فيقول : واعلم أن حقيقة الكفر والإيمان وحدهما . والمحق والمحق والمضلال وسرهما ، لا ينجلى للقلوب المدنسة بطنب السال والجساء وحبهما . بل إنما ينكشف ذلك لخلوب طهرت عن وسخ أو ضسار الدنيسا أولا ، ثم صقلت بالرياضة الكاملة ثانيا ، ثم ثورت بالذكر الصافى ثائشا ، ثم غذيت بالفكر الصائب رابعا ، ثم زينت بملازمة حدود الشرع خامسا ، ثم غذيت بالفكر السائب رابعا ، ثم زينت بملازمة حدود الشرع خامسا ، وصار مصباح الإيمان في زجاجة قلبه مشرق الأدوار ، يكاد زيته يضسن ولو لم تمسه نار ،

و أنَّى تنجلى أسرار الملكوت لقـــوم الهــهم هواهــم ، ومعبودهــم ــلاطينهم ، وقبلتهم دراهمهم ودنــــانيرهم ، وــُـــريعتهم ، رعونتــهم ، وإرادتهم جاههم وشهواتهم ، وعبادتهم خدمتــهم أغنيــاءهم ، وذَّكرهــم وساوسهم ، وكنزهم سواسهم ، وقكرهم استنباط الحيال لما تقتضيه

فهؤلاء من أين تتميز لهم ظلمة الكفر من ضياء الإيمان ؟ أبالسهام المهى ولم يفرغوا الفتوب من كدورات الدنيا لمقبولها ؟ أم بكمال عندسي ، وإنما بضاعتهم في العلم مسألة النجاسة وماء الزعفران وأمثالهما ؟

هيهات هيهات: هذا العطلب أنفس واعز من أن يدرك بالمنى ، أو يُنال بالهوية ، فاشتغل أنت بشائك ، ولا تضيع فيهم بقيمة زمانك فأعرض عن من تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا " ذلك مبلغهم من العلم إن ربك هو أعلم بمن ضلل على سليله وهاو أعلم بمن ضلل على سليله وهاو أعلم بمن ضلل على المتدى ؟ ١١) .

.. ولمعلك إن أنصفت علمت أن من جعل المحق وقفًا على واحد من النظار يعينه فهو إلى الكفر والتناقض أقرب .

أما الكفر ، فلأنه نزله منزلة النبي المعصوم مــن الزلــل ، الــذي لا يثبت الإيمان إلا بموافقته ، و لا يلزم الكفر إلا بمخانفته .

و أما التناقض ، فهو أن كل واحد من النظار يوجب النظر ، وأن لا ترى في نظرك إلا ما رأيت ، وكل ما رأيته حجة ، وأى فرق بين مَــن

يقول : قلدنى فى مجرد مذهبى ، وبين من يقول : قلدنسى فسى مذهبسى ودليلى جميعًا ؟ وهل هذا إلا التناقض ؟

(و) لعلك تشتهى أن تعرف حد الكفر بعد أن تتناقض عليك حدود أصناف المقددين ، فاعلم أن شرح ذلك طويل ، ومدركة غامض ، ولكنسى أعطيك علامة صحيحة فتطردها وتعكسها نتتذبكما مطمح نظرك وترعبوى بسببها عن تكفير الفرق وتطويل اللسان في أهل الإسسلام وإن اختلفت طرقهم ، ما داموا متمسكين بقبول لا إلبه إلا الله محمد رسبول الله ، فاقول :

الكفر : هو تكذيب الرسول عليه الصللة والسلام في شيء مما جاء به .

والإيمان : تصديقه في جميع ما جاء به .

Charles Single State Sta

الكوال الكوالية الكو

وهذا لأن الكفر حكم شرعى ، كالرق والحرية مثلاً ، إذ معناه وللك المحتمع الخلود في النار ، ومدركه شرعى ، فيدرك إما بنسس أو بقياس على منصوص ، وكالمن النصيص في المحتمع المحتمد الم

.. ولا ينجيك .. إلا أن تعرف حد التكذيب والتصديق وحقيقت هما قيه ، فينكشف لك غلو هذه الفرق وإسرافها في تكفير بعضها بعضا .

فأقول: التصديق إنما يتطرق إلى الخير ، يسل إلى الدخير ، وحقيقته : الاعتراف بوجود ما أخبر الرسول وَ عَن وجيوده وجيوده والأأن اللوجود خمس مراتب ، والأجل الغفلة عنها نسبت كل فرقة مخالفها إلى التكذيب ، فإن الوجود ذاتى ، وحسى ، وخيالى ، وعقلى ، وشبهى ، فمن اعترف بوجود ما أخبر الرسول عليه الصلاة والسلام ، عن وجوده بوجه من هذه الوجود الخمسة فليس بمكذب على الإطلاق ..

واعلم أن كل من نزل قولاً من أقوال صاحب الشرع علي درجية من هذه الدرجات فهو من المصدقين ، وإنما التكذيب : أن ينفي جميع

<sup>(</sup>ه مي يسان مي فريد المسيد المسيد بريان مي مي المسيد المسي

هذه المعانى ، ويزعم أن ما قاله الرسول الله لا معنى له ، وإنما هو كذب محض ، وغرضه مما قاله التلبيس أو مصلحة الدنيا ، وذلك هـو الكفـر المحض والزندقة .

ولا يلزم كفر المتأولين ، وما من فرقة من أهل الإسلام إلا وهو مضطر إليه ، فأبعد الناس عن التأويل أحمد بن حنبل رحمة الله عليه ، وأبعد التأويلات عن الحقيقة وأغربها أن تجعل الكلام مجازاً أو السنعارة ، وهو الوجود العقلى والوجود الشبهى ، والحنبلى مضعفر إليه ، وقائل به ، فقد سمعت الثقات من أثمة الحنابلة ببغداد يقولون إن أحمد بن حنبل رحمه الشاصرح بتأويل ثلاثة أحاديث فقط .. لأنه لم يكن ممعنا في النظر العقلى .

ومن الناس من يبادر إلى التأويل بغلبات الظنون من غير برهان قاطع ، ولا ينبغى أن يبادر أيضا إلى كفره فى كل مقام ، بل ينظر في، فإن كان تأويله فى أمر لا يتعلق بأصول العقائد ومهماتها في لا تكفره . ولعل الظن فى مثل هذه الأمور التى لا تتعلق باصول الاعتقاد يجرى مجرى البرهان فى أصول الاعتقاد فلا يكفر فيه ولا يبدع .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، صــ ٥ ، ١٠ ، ١ .

نعم ، إن كان فتح هذا الباب يؤدى إلى تشويش قلوب العوام فييسذع به . . وأما ما يتعلق من هذا الجنس بأصول العقائد المهمة فيجب نكفير عن بغير الظاهر بعير برهان قاطع ، كالذي ينكر حشر الأجساد ، وينكر العقوبات الحسية في الأخرة بظنون وأرهام واستبعادات من شير برهسال فاطع ، فيجب تكفيره قطعا ، إذا لا برهان على استحالة رد الأرواح السي الأجساد ، وذكر ذلك عظيم العنمر في الدين ، فيجب تكفير كل عن تعلسق به ، وهو مذهب أكثر الفلاسفة .

وكذلك يجب تكفير من قال منهم إن الله تعالى لا يعلسم إلا نفسه ، أو لا يعلم إلا الكثيات ، فأما الأمور إلجزئية المتعلقسة بالأنسخاص فسلا يعلمها ، لأن ذلك تكذيب للرسول يُتَارَّ قطعًا ، وليس من قبيل الدرجات الشي ذكرناها في التأويل ...

والزندقة المطلقة : أن تتكر أصل المعاد عقلياً وحساياً ، وتنكر

وأما إثبات المعاد بنوع عقلى مع نفسى الآلام واللذات الحسية ، وإثبات الصانع مع نفى علمه بتقاصيل العلوم فهى زندقة مقيدة بنوع التراف بصدق الأمياء (١١) .

" .. وأعلم أن شرح ما يكفر به وما لا يكفر به يستدعى تفصيلا طويلاً .. فاقدع الأن بوصية وقانون :

<sup>(</sup>١) المصنار السابق ١٠صــ١٢ ــ ١٩ .

اما الوصية فأن تكف لساتك عن أهل القبلة ما أمكنك سا دالسر قاتلين لا إله إلا الله محمد رسول الله . غير مناقضين لها ، والمناقضية : تجويزهد الكذب على رسول الله قل بعار أو غير عار . فإن التعقير فيسه خطر ، والسكوت لا خطر فيه .

والها الثانون ؛ فهو أن تعلم أن النظريات فسلمان . فسلم يتالل بالمحول النزاعد ، وقسم يتعلق بالفروع ، واصول الإيسان ثلاثة : الإيسان بالله ، وبرسوله ، وباليوم الآخر ، وما عداد فروع .

وأعلم أنه لا تكفير في الفروع أصلا إلا في مسلة واحدة وهسى أن يلكر أصلا دينيا علم من الرسول إلى بالتواتر ، ولكن في بعضها تخطه . كما في الفقهيات ، وفي بعضها تبديع ، كالخطأ المتعلق بالامامة وتصوال الصحابة .

وأعلم أن الفطأ في أصل الإساسة وتعينها وشروطها وما يتعلق بها لا يوجب شئ منه النكفير .. ولا ينتفت إلى فوم يعظمون أمسر الإساسة ويجعفون الإيسان بالإمام مقرونا بالإيمان بالله وبرسوله ولا إلى خصومهم المكفرين لهم بسجرد مذهبهم في الإمامة ، فكل ذلك إسراف ، إذ ليس قلى واحد من القولين تكليب للرسول لهم أصلا ، ومتى وجد التكليب وجسب التكفير وإن كان في القروع :.

نعم ، لو أنكر ما تابت بأخبار الأعاد فلا ينزمه به الكفر ، ولو أنكسر ا ما ثبت بالإجماع فَهذا فيه نظر ، لأن معرفة كون الإجماع عجة قاطعة فيه غموض يعرفه المحسلون لعلم أصول الفقة .. فهذا حكم الفروع . وأما الأصول الثلاثة ، وكل ما لا يحتمل التأويل في نفسه ، وتواتسر نقله ، ولم يتصور أن ينوم برهان على خلافه فمخالفته تكذيب محض (").

> الناطر الناطر

ولا ينيفى أن يظن أن التكفير ونفيه ينبغى أن يدرك قطعًا فى كل مقسام ، بل التكفير حكم شرعى يرجع إلى إياحة المال وسفك الدم والحكم بالخلود فى النار ، فماخذه كماخذ سائر الأحكام الشرعية فتارة يدرك بيقين وتسارة بظن وتارة يتردد فيه ومتى حصل تردد فالوقف فيه عن التكفير أونسى ، والمبادرة إلى التكفير إنما يغلب على طباع من يغلب عليهم الجهل .

ولابد من التنبيه على قاعدة أخرى ، وهو أن المخالف قد بخالف نصا متواترا ويزعم أنه مؤول ، ولكن ذكر تأوينه لا انقداح ألمه أعسلا فسى اللسان ، لا على بعد ولا على قرب ، فذلك كفر ، وصاحبه مكذب وإن كنن يزعم أنه مؤول ، مثاله : ما رأيته في كلام بعض الباطنية أن الله تعالى واحد بمعنى أنه يعطى الوحدة ويخلقها ، وعالم بمعنى أنه يعطى الخيره ويخلقه ، وموجود بمعنى أنه يوجد غيره ، وأما أن يكون واجدا في تفسه وموجودا وعالما على معنى اتصافه فلا ، وهذا كفر صراح ، لأن تفسه وموجودا وعالما الوحدة أيس من التأويل في شين ، ولا تعتمله لغة العرب أصلا ، ولو كان خالق الوحدة يسمى واحدا لخئفه الوحدة على أبحاد الوحدة أيضا . فأمثلة هذه المقالات تكذيبات تسمى عن التأويلات تكذيبات تعنيا بالتأويلات .

ومعرفة ما يقبل التأويل وما لا يقبل التأويل ليس بالهين ، بل لا يستقل به إلا الماهر الحائق في علم اللغة ، العارف بأصول اللغة . ثم بعادة العسرب في الاستعمال في استعاراتها وتجوزاتها ومنهاجها في ضروب الأمثال(") .

6 6 0

وإن ما لا يعظم ضرره فى الدين فالأمر فيه سهل وإن كان القسول شفيعًا وظاهر البطلان ، كقول الإمامية المنتظرة إن الإمسام سفتف فسى سرداب فإنه ينتظر خروجه ، فإنه قول كاذب ظاهر البطلان ، شنيع جدا ، ولكن لا ضرر فيه على الدين ، إنما الضرر على الأحمق المعتقد لذنك ، إذ يخرج كل يوم من بلده الاستقبال الإمام حتى يدخل فيرجع إلى بيته خاسفًا يخرج كل يوم من بلده الاستقبال الإمام حتى يدخل فيرجع إلى بيته خاسفًا سو وهذا مثال سوالمقصود : أنه لا ينبغى أن يكفر بكل هذبان وإن كان ظاهر البطلان .

فإذا فهمت أن النظر في التكفير موقوف على جميع هذه المقامات التي لا يستقل بأحادها المبرزون ، علمت أن المبادر إلى تكفير من يخالف الأشعري (أ أو غيره ، جاهل مجازف ، وكيف يستقل الفقيه بمجرد الفقه بهذا الخطب العظيم ؟! وفي أي ربع من أرباع الفقاء يصادف هذه العلوم ؟! فإذا رأيت الفقيه الذي بضاعته مجرد الفقه يخوض في التكفير والتضنيل فأعرض عفه ولا تشغل به قلبك ولسانك ، فإن النحدي بالعلوم

<sup>(</sup>١) للمصندر السايق ، صــ١٨ ، ١٨ ـ

غريزة في الطبع لا يصبر عنه الجهال ، والاجنه كثر الخلاف بين الناس . ونو ينكث من الايدى من لا يدر و نمز الشلاف بين الخلق (١٠) .

والحق الصريح أن كل من اعتقادا جزما فهو مؤمن وإن السعد يعسر ف والسلام واشتمل عليه القران اعتقادا جزما فهو مؤمن وإن السعد يعسر ف ادائله ، بل الإيمان المستفاد من الدليل الكلامي ضعيف جدا ، مشرف على الزوال بكل شبهة (1) .

2 4 2

#### ولنا آفول :

بى الرحمة تشمل كثيرا من الاستح التنافة ، وإن كنان الاستو بعرضون على النار الما عرصة خفيفة حتى في لحظة أو النافسي مدة حتى يُطلق عليهم اسم يُعلت القال ،

بل أقول: أن أكثر نصارى الروم والترك في هذا الزممان تشمليه الرحمة بن شاء ألله معالى ، أعنى اللين هم في أقاصى الروم والفرك ونسم تبلغهم الدعوة؛ فإنهم ثلاثة أصنافه :

صنف لم يبلغهم لسم معمد ؟ إن أصلاً ، فهم معنورون ،

وصنف بلغهم اسمه ونعثه وما ظهر عليه مسن المعجسزات ، وهسم المحاورون لبالد الإسلام والمخالطون لهد ، وهم الكفار الملحون ،

<sup>(</sup>١) (قيصل الثقرقة) ١٩٠٠-١٩٠

وصنف ثالث بين الدرجنين ، بلغهم اسم محمد بي ولم يبلغهم نعتب وصفته بل سمعوا أيضا حدمند الاعسى وصفته بل سمعوا أيضا حدمند الصباح أن كذابا مثبنا السه عحمد الاعسى النبوة ، كما سسع صبياتنا أن كذابا يقال له المقفع (') بعثه الله تحدى بالسوة كانبا ، فهز لاء عندى في معنى الصنف الأول ، فإنهم مع أنهم سمعوا المسه سمعوا طد أوصافه ، وهذا لا يحرك داعية النظر في الطلب ..

وأما سائر الأمم، فمن كذبه بعد ما قرع سمعه التواتر عن خروجسه وصفته ومعجزته الخارقة للعادة ، كشق القمر ، وتسبيح الحصى ، ونبسع الماء من بين أصابعه ، والقران المعجز الذي تحدى به أهسل الفصاحسة وعجزوا عنه ، فإذا قرع ذلك سمعه فأعرض عنه وتولى ولم ينظر فيه ولم يتأمل ولم يبادر إلى التصديق ، فهذا هو الجاحد الكاذب ، وهسو الكسافر ، ولا يدخل في هذا أكثر الروم والترك الذبن بعسمت بلادهم عسن بسلاد المسلمين .

بل أقول : من فرع سمعه هذا فلابد أن تتبعث بـــه داعيــة الطلــب ليستنين حقيقة الأمر إن كان من أهل الدين ، ولم يكن من الذين الســـتحبوا الحياة الدنيا على الأخرة ، فإن لم تتبعث هذه الداعية فذلك لركونـــه إلـــى الدنيا ، وخلوه عن الخوف ، وخطر أمر الدين ، وذلك كفر .

وإن البعث الداعية فقصر في الطلب ، فيهو أيضنا كفر ، بل ذو الإيمان بالله واليوم الأخر من أهل كل ملة لا يمكنه أن يفتر عن الطلب بعد ظهور المخايل بالأسباب الخارقة للعادة .

فإن اشتغل بالنظر والطلب ولم يقصر فأدركه المسبوت قبل تعسام التحقيق فهو أيضًا مغفور له ، ثم له الرحمة الواسعة ، فاستوسع رحمسة الله تعالى ولا تزن الأمور الإلهية بالموازين المختصرة الرسمية ..

والمخدون في النار بالإضافة إلى الناجبين والمخرجين منها في الآخرة نادر ، فإن صفة الرحمة لا تتغير باختلاف أحوالنا ، وإنما الدنيا والآخرة عبارتان عن اختلاف أحوالك ، ولولا هذا لما كان لقوليه عليه الصلاة والسلام معنى حيث قال : ' أول ما خط الله في الكتاب الأول ؛ أنا الله إلا أنا ، سبقت رحمتى غضبى ' فمن شهد أن لا إله إلا أنا ، سبقت رحمتى غضبى ' فمن شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله فله الجنة ..

فابشر برحمة الله وبالنجاة المطلقة إن جمعت بين الإيمان والعملة الصالح ، وبالهلاك المطلق إن خلوت عنهما جميعًا ، وإن كنت صحاحب بقين في أصل التصديق وصاحب خطأ في بعض التأويل أو صاحب شلك فيهما أو صاحب خلط في الأعمال فلا تطمع في النجاة المطلقة " (1) .

" .. واعلم أن للغرق في ( التكفير ) مبالغات وتعصيات ، فربسا
 انتهى بعض الطوائف إلى تكفير كل فرقة سوى الفرقة التى يعتزى إليها .

<sup>(</sup>١) (فيصل التفرقة) ، صـ ٢٢ ــ ٢٥ .

فإذا أردت أن تعرف سبيل الحق فيه فاعلم قبل كل شهده مسألة فقهية ، أعنى الحكم يتكفير من قال قولا وتعساطى فعلا ، فإنها تارة تكون معنومة بأدلة سمعية ، وتسارة تكون مظنونة بالاجتهاد ، ولا مجال لدليل العقل فيها البتة (١) .

فإذا تقرر هذا الأصل ، فقد قررنا في أصول الفقه وفروعه أن كلل حكم شرعى يدعيه مدع فإما أن يعرفه بأصل من أصول الشرع من إجماع أو نقل أو بقياس على أصل ، وكذلك كون الشخص كافرا ، إما أن يسدرك بأصل أو بقياس على ذلك الأصل .

الرتبة الأولى : تكديب اليهود والنصدارى وأهل الملك كالمهم مكن المجوس وعبدة الأوثان وغيرهم ، فتكفيرهم منصوص عليه في الكنساب ، ومحمع عليه بين الأمة ، وهو الأصل ، وما عداه كالملحق به .

الرئية الثانية : تكانيب البراهمة المنكرين الأصل النبوات ، والدهرية المتكرين لصائع العالم ، وهذا ملحق بالنصوص بطريسة الأولسى ، لأن هؤ لاء كذبوه وكذبوا غيره من الأنبياء \_ أعنى البراهمة \_ فكانو، بالتكتير أولى من النصاري واليهود ، والدهرية أولى بالتكتير من البراهمة ، الأسهم

 <sup>(</sup>١) أبو حامد الغز الى ( الاقتصاد في الاعتقاد ) ، صدا ١٤١ ، طبعة مكتبة صحيح ...
 ضبعن مجموعة ــ القاهرة ، بدون ثاريخ .

أضافوا إلى تكذيب الأنساء إنكار المراسل ، ومن ضرورية إنكار الفيسوة ، ويلتحق بهذه الرئبة كل من قال قولاً لا يثبت النبوة في أصفسها ، أو لبسوة غيرنا محمد على الخصوص إلا بعد بطلان قوله ،

الرتبة الثالثة : الذين يصفقون بالصالع والنبوة ، ويصدقون النسسى ولكن يعتقون أموراً تخالف نصوص الشرع ، ولكن يقولسون إن النبسي محق ، وما قصد بما ذكره إلا صلاح الخلق ، ولكن لم يقر على التصريح بالمق لكلال أفهام الخلق عن دركه ، وهولاء هم الفلاسفة ، وهولاء يجب تكفير هم في ثلاثة مسائل ، وهي : "

إنكارهم لحشر الأجساد والتعديب بالدار والنتعيم في الحنف بالحور العين والمأكول والمشروب والمثبوس ، والأخرى فولسيم إن الله لا يعلم الجرنيات وتقصيل الحوادث وإنما يعلم الكليات ، وإنما الجزئيست تعلمها الملائكة السماوية .

والثالثة قولهم إن العالم قديم ، وأن الله تعالى منظم على العالم بالرشة مثل تضم العلة على الصعاول ، وإلا فلم الرافي الوجود إلا منساويين ،

وهؤلاء إذا أوردوا عليهم أيات القرآن رعسوا أن اللهذات العقايسة تقصر الأقيام عن دركها ، فعش لهم ذلك بالدات الحسية ، وههذا كفسر صريح ، والقول به أبطال لفائدة الشرائع وهد لباب الاهتداء بنور القسران واستبعد الرشد عن قول الرسل ، فإنه إدا جاز عليهم الكذب لأجل المصالح بطلت الثقة بأقواليم ، فما من قول بصدر عنيم إلا ويتعسور أن يكون كذبا ، وإنما قالوا ذلك المصلحة .

( فإن قيل ) : قلم قلتم ، مع ذلك ، بأنهم كقرة ؟

قلنا ؛ لأنه عرف فطعا من النوع أن من كذّب رسول الما فيو كفر .. و هو لاه مكتبون ، لم معللون للكلب لمعالمير فالمدة ، وقلك لا يحرج الكلام عن كونه فضا .

الرتبة الرابعة: المعتزلة والمتبهة والفرق كلها \_ سوى الفلاسة و في والم النين يصدقون ، ولا يجوزون الكذب لمصلحة و غيير مصلحة و ولا يشتظون بالتغيل لمصلحة الكذب ، بل بالتأويل ، ولكثهم مخطئون أفي الناويل ، فهولاء أمرهم في محل الاجتسهاد ، والسدى ينبغس أن يعيسل المعتصل إليه ، الاهتراز من التكثير ما وجد إليه سبيلا ، قسان تستباحة الدماء والأموال من لمستب لي النبا المصرحين بقسول لا السه الا الكافر محمد رسول من نعست لي النبا في ترك ألف كافر في الحياة أدون مسلم .

وهذه الفرق مقسمون بي مسرفين وعلاة وإلى مقتصدين بالاستنسالية ، بد المجنبد الذي برى بكيرها ها بكون ظنه في بعستن المسلسر وعلى بعص الفرى سير ، وعصيل الدن طلك المسائل يطول ، تُسم ينسير الفتن والاحقاد ، فإن اكثر الخالصين في هسذا العما يحركهم التعسمون واتباع الهوى دون النظر للدين .

ودفيل المنع من تكفير هم ان النابت عندنا بالنص تكفير المكيف تنرسول ، وهؤلاء ليسوا مكذبين اصلا ، ولم يثبت لنسا أن الخطا فأر التأويل موجب للتكفير ، فلاب من دليل عليه ، ويثبت أن العصمة مستفادة من قول لا الله إلا الله قطعا ، فلا يدفع ذتك إلا يقاطع ، وهذا القدر كساف فى التنبية على أن إسراف من بالغ فى التكفير ليس عن برهان ، فأن البرهان إما أصل أو قياس على أصل ، والأصل هو التكذيب الصرياح . ومن نيس بمكذب فليس فى معنى المكذب أصلا ، فينفسى تحسن عسوم العصمة بكلمة الشهادة .

الرئية الخامسة : من ترك النكانيب الصريح ولكن بنكر الصلا مسمن أصول الشرعيات المعلومة بالثوائر من رسسول الم وفي القدائل: التملوات الحسر غير واجنة ، فإذا قرى عليه القران والآن ال قال لمسات أعلم مسترا لمتناسي رسبول المداء فلعلم خلط وتجريدا بالوكمي يقسيوني أسينا ممترف يوجوب الحج ، ولكن لا أدرى أبين مكة رأين الكنيــة والا أدر في أن البلد الذي تنفيله الناس ويحجونه هلي هي البك التي حجها النبسي عليسه الصبلاة والسلام ووصفها القران ، فهذا أيضنا بليغي أن يحكم بكفره الأسسة مكذَّب ولكنه معترز عن التصريح ، وإلا فالمتوافرات تشرك في دركسيها العوام الف صر .. إلا أن يكون هذا الشخص قريب عهد بالاسلام ، ولسم يتواتر عنده بعد هذه الأمور فيمهله إلى أن يتواتر عنده ، ولسنا نكفـــره لأمه أنكر معنومًا بالتواتر ، وأنه لمو أنكر غزودٌ من غــــزوات النبـــي ﷺ المتواترة ، أو أنكر وجود أبي بكر وخلافته لم بلزم تكفيره ، لأنه نيــــس تكذيبا في أصل من أصول الدين مما يجب التصديق به ، بخسلاف الحسج والصلاة وأركان الإسلام ولسنا نكفره بمخالفة الإجماع .. لأن الشب

كثيرة في كون الإجماع حجة قاطعة ، وإنما الإجماع عبارة عن التطابق على رأى نظرى (١) .

- 4 4

هكذا وأيدًا جمهور أهل السنة والجماعة ــ بسال حجه الاساء ابسو حامد الغزالي ــ لا يكفرون أحدا من اهل القله شــــيد أن لا نـــه الاالت محمد رسول الله ..

لا يكفرون الشيعة الإمدرة بقولهد في الإمسة . رغيد مسا فسي عقباتهم فذة من حماقة والدوة . . ورغم شكفير جمهور الثنيعة لعن لا يتفقي معهم في عقيدتهم في الإساسة .

والاسكفرون احدًا من المتأولين الذين ، بلتزمون قوانين التاويل ...

و لا يكفرون أهدا من الفرق المحالفة ــ مثل المعتزلة و المنسبهة أو غيرها ــ الأن معيار الإيمان هو القصديق بعا جاه به رسبول الله كالله ومعيار الكفر هو التكذيب لما جاه به الرسول ــ وخاصة في الأصول ـ.

ومن هذا كان زجرهم عن المسارعة إلى التكفير .. وتأكيدهم على أن هذه الفضية فقهية شرعية لا تثنت إلا بأصل أو قباس على هذا الأسل .. ولا تثنت بالرأى والعقل .. ومن ثم فإن الاحتراز من التكفير واجسب ما وجد المرء إليه سبيلا ، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى الفبلة ، المصرحين بقول لا إله إلا الله محمد رسمول الله خطأ ، والخطأ في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، صـ٢٤١ ــ ١٤٠ ،

ترك الف كافر في الحياة أهون من الفطأ فسي سنفك محبسةً بن دم سند المسالم المسال

\_ كما يقول الغزالي \_ :

ودميارة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده:

اصل من أصول الأحكام في الإسلام: البعد عن التكفير .. ولق الشهر بين المسلمين وعرف من قواعد دينهم أنه أذا صدر قول من قصائل يحتمل الكفر من عامة وجه وبحثمل الإيمان من وجه واحد . عمل علمي الإيمان . ولا يجوز حمله على الكفر .. فهل رأيت تسمامها سع أقسوال الفلاسفة الحكماء أوسع من هذا ؟! وهل يليق بسئله كيد أن يكون سمن العمق بحيث يقول قولا لا يحتمل الإيمان من وجمله واحمد ممن ماسة وجه ؟! الله المناه المناه المناه المناه الإيمان من وجمله واحمد مسن ماسة وجه ؟! الله المناه ا

<sup>(</sup>۱) (۱) تفسی نکسته تعربی محمد عبدی ) و ج۱ و صدید آو که طبعیه التساهر د. مید ۱۹۶۳ و .

# مستويات الخطاب .. ومستويات المخاطبين

يؤمن المنهج الإسلامي بوحدة المفيقة .. وليس بتعددها \_ كما هـــر الحال في المناهج الوضعية الغربية ، التي تقسم المقيقـــة الـــي : عقليــة علمية لا تنبية " ودينية لا عقلانية " .

ويؤمن المنهج الإسلامي بحق كل إنسان مكلف في السعى إلى طلسب الحقيقة وتحصيلها .. " فالحكمة ضالة المؤمن أني وجدها فهو أحق النساس بها " .. وطلب العلم فريضة على كل مسلم وسسسلمة .. أى أن الإسسلام يتجاوز جعل العلم والحكمة والحقيقة مجرد " حق " سن حقوق الإنسسان ، إلى حيث يجعل ذلك " فريضة إلهية وتكليفا شرعيا وواجبا ريانيا " لأنسه لا يسوى بين الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، ولأن خطاب الإسلام موجه لا يسوى بين الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، ولأن خطاب الإسلام موجه بالأساس بالى الذين يتفكرون ويتدبرون ويعقلون .. ولأن الدين علم ، ويدون العلم والمعرفة يستحيل على الإنسان أن ينسبهض بالأمانسة النسي حملها ، أمانة العمر أن لهذا الكوكب الذي يعيش فيه .. والشكر نواهب النعم في هذا الوجود ..

لكن .. لما كانت مستويات الناس ــ الفطرية " و الكسبية ، متفاوتــة ، تفاوتت ــ اذلك ــ إمكاناتهم وطاقتهم وحظوظهم في تحصيل ما يحصلون

من الحقائق والمعارف والعلوم .. وليس في ذلك شبهة طبقية ولا كهائسة ، كتلك التي عرفتها حضارات قديمة وديائات أخرى ، حجرت على عامسة الناس ميادين كثيرة من العلم الديني والمعارف الدنيويسة .. وإنمسا هسو العنهج الإسلامي الذي يفتح أيسواب ميسادين المعسارف والعلسوم علسي مصاريعها أمام الكافة ، ثم يطلب من كل إنسان أن يحمل من العلم قسدر الطاقة والاستعداد والجهد الذي يبذله في الطلب والتحصيل .

ولهذه الحقيقة من حقائق المنسهج الإسلامي تمايزت مستويات الخطاب الإسلامي وقق تمايز المستويات العقلية للمخساطيين .. فمسع وجود المقادير الضرورية التي لا يستغني عنها المكلف من المعسارف والعلوم .. الدينية والدينوية به هناك مستويات وألسوان من الحقيقة والمعارف والعلوم لا يدكها إلا العلماء .. وهنساك مستويات أخسري لا يدركها إلا الراسخون في العلم .. ووزاء جميع ذلك هناك مستويات من العلم لا يدركها إلا الراسخون في العلم .. ووزاء جميع ذلك هناك مستويات من العلم لا يدرك العقل الإنسائي كنه حقائقها وجوهسر مكنوناتها .. بسل لا تستطيع اللغة أن تعبر عن هذا الجوهر والكنه والمكنون ، لأنها من علم المقدورة للإنسان .. ولهذا القسم من العلم الإلهي يضرب الله الأمثال التسيق تقرب صورته إلى الإنسان ..

ولهذا الحقيقة من حقائق هذا المنهج الإسلامي ، في تعدد مستويات الخطاب الإسلامي ، وفق تعدد مستويات الإدراك والتعقل لدى المخاطبين ،

ميز القرآن الكريم بين " المحكم " الذي يدركه جمهور المخاطبين ، وبين " المتشابه " ، الذي يعرف تأويل بعضه الراسخون في العلم ، و لا يدرك مآلات بعضه الآخر إلا الله \_ سبحانه وتعالى \_ ، ودعا الإسلام الكافــة الى تجنب تأويل هذا القسم ، الذي تعلو حقائقه الكلية عن مــدارك العقــل النسبية ، كي لا تكون فتتة بين الناس .

ولقد جاء في الحديث النبوى الشريف: "أمرنا أن نكثم الناس علي قدر عقولهم ــ رواه الديلمي عن ابن عباس ــ رضي الله عنهما ــ وأورده السيوطي في [ جامع الأحاديث ] .

ولقد عقد الإمام البخارى \_ فى كتاب العلم \_ بائيا "لمن خصل باللعلم قوما دون قوم كراهة أن لا يفهموا "...وأورد فيه عن على بن أبى طــــالب \_ رضى الله عنه \_ قوله : "حذثوا الناس بما يعرفون ، أنحبون أن يكذّب الله ورسوله ؟! ".

وفى مقالات الإسلاميين لإمام أهل السنة والجماعية أبو الحسن الأشعرى [٢٦٠\_٢٢هـ ٢٢هـ ٢٣٩م] \_ نجد أن " المباحث العالية فى دقيق الكلام " لا يدركها إلا الراسخون فى العلم من أصحاب المقالات ...

و انطلاقا من هذه الرؤية ، كان اجتماع علماء الإسلام على ضرورة حجب مستويات من العلم عن الذين لم يحصنوا من الأدوات ما يجعلهم يطيقون فقه هذه المستويات ، وذلك حتى لا تتحول الحقائق - عند من لا طاقة لهم بفقهها - إلى سبيل من سبل البليلة أو الضلال ، أو الشكوك التي لا يستطيعون الخلاص من دواماتها إلى شاطئ اليقين والاطمئنان .

ومن الكتب النفيسة التي خصصها الغزائي لهذا المنهج كتابه: [ الجام العوام عن علم الكلام ] .. ذلك أن علم الكلام إنما نشأ \_ فـــى الحضارة الإسلامية \_ على يد المعتزلة \_ الرد على خصوم الإسلام، وللجدل مـــع المعتنين من أصحاب الفلسفات والديافات غير الإسلامية .. فــهو بمثابــة الرساتة الحرب الخارجية القائمة على الثغور .. فإذا تحولت اسلحته إلى الصراعات الداخلية وإذ استخدم هذه الأسلحة غـــير المدربيــن علــي السخدامية ، وغير القادرين على حملها ، كانت فئة كبرى بين الجمــــيور والعوام .

ولذلك ، قرر الغزالى ــ فى هذا الكتاب ــ أن من بحار علم الكـــلام وميائينه ومصطلحاته ما لا تجوز السباحة فيه لغير القــادرين علـــى فقــه ' دقيق الكلام " .. وهو يرد على الذين ينكرون تمايز مستويات الخطـــاب بتمايز مستويات المخاطبين ، بحجة عموم الخطاب ، وأن الله ــ ســـبحانه وتعالى ــ لا يخاطب الخلق بما لا يفهمون .. يرد الغزالى على أصحـــاب هذا القرل .. ويحاورهم .. فيقول.:

" . . و أن قَلت " :

فأى فائدة فى مخاطبة الخلق بما لا يفهمون ؟

#### وجوابك:

\_ إنه قصد بهذا الخطاب تفهيم من هـو أهله ، وهـم الاولياء والراسخون في العنم ، وهد فهموا ، وليس من شرط من خاطب العقـلاء بكلام أن يخاطبهم بما يفهم الصبيان والعوام بالإضافـة إلـى العارفين كالصبيان بالإضافة إلى البالغين ، ولكن على الصبيان أن يسألوا البالغين عما يفهمونه ، وعلى البالغين أن يجبوا الصبيان بأن هـذا نيـس حسن شانكم ، ونستم من أهنه ، فخوضوا في حديث غيره .

ويجب على كل من لا يقف على كنه هذه المعانى وحقيقتها ، ولـم يعرف تأويلها والمعنى المراديه أن يقر بالعجز ، فإن التصديق واجـب ، وهو عن دركه عاجز ، قإن ادعى المعرفة فقد كذب . . .

بل إن الراسخين في العلم والعارفين من الأوثياء إن جاوزوا في المعرفة تحدود العوام وجالوا في ميدان المعرفة ، وقطعوا من بواديها أميالا كثيرة ، فما بقى لهم مما لم يبلغوه بين أيديهم أكثر ، بل لا نسسية ثما طوى عنهم إلى ما كشف لهم ، لك ثرة المطوى وقنة المكشوف بالإضافة إليه ، والإضافة إلى المطوى المستور .

وإن مستند إيمان العوام في هذه الأسباب وأعلى الدرجات في حقه : أدلة القرآن وما يجرى مجراه مما يحرك القلب إلى التصديق . ولا ينبغسى أن يجاوز بالعامى إلى ما وراء أدلة القرآن وما في معناه . بل لو التستغل العامى بالمعاصى البدنية ربما كان أسلم نه من أن يخوض في البحث عن معرفة الله تعالى ، لأن ذلك غايته الفسق ، وهذا عاقبته الشرك ، وأن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء "(١) .

كما كتب الغزالى \_ كذلك \_ فى هذا الفن \_ كتابه : [ المضنون بــه على غير أهله ] .. وفيه يقرر أن من الحقائق مــا لا يعلمــها العقــلاء \_ فضلا عن العوام ــ لأنها مما استأثر الله \_ سبحانه \_ بعلمه :

ذلك أن وراء ما يتصوره العقلاء أمورا ورد الشرع بها ولا يعلم حقائقها إلا الله تعالى والأنبياء الذين هم وسائط بين الله تعسالى وبين عباده (۱).

كما كتب العزالي - أيضا في هذا الموضوع رسالته [ الأجوبة الغزالية في المسائل الأخروية ] أي [ المضغون الصغير ] .. وفيها تحدث عن مذهب السلف ، الذي هو : زجر العوام عن الخوض في علم الكلاء .. وإياحته للراسخين في العلم ، مستخدما مثال السباحة في النهر للتمييز ببسن الفادرين عليها وبين غير القادرين .. فقال :

.. ولهذا زجر السلف عن البحث والتفتيش عن علم الكلام ، وإنعا زجروا عنه لضعاف العوام ، وأما المشتغلون بدرك الحقائق فلهم خدوض غمرة الإشكال ، ومنع الكلام للعوام يجرى مجرى منع الصبيان من شاطئ

<sup>(</sup>۱) الغزالي [ البياء العوام عن علم الكلام] ص ٢٤٦، ٢٤٦، ٢٦٣، ٢٩٧٠. طبعة القاهرة \_ مكتبة الجندي ضمن مجموعة [ القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي ] يدور تاريخ. (٢) الغزالي [ المضنون به على غير أهله ] ص ٢٤٥ \_ طبعة مكتبة الجندي \_ ضمـــن مجموعة [ القصور العوالي ] ..

نهر دجلة خوفاً من الغرق ، ورخصة الأقوياء فيه تضاهى رخصة الملهر في صنعة السباحة " (١) .

هكذا أفاض حجة الإسلامي أبر حامد الغزالي في تحديث مستويات الخطاب وفق تمايز مستويات المخاطبين .

\* \* \*

" فلما جاء الفيلموف الغفيه أبر الوليد ابن رشد [ ٢٠٥\_٥٩هــــ ٥٩٠هــــ فلما جاء الفيلموف الغفيه أبر الوليد ابن رشد [ ٢٠١ مـ٥٩٥هـــ وحدة المحقيقة ، فتحدث عن وحدة المحقيقة ، وعن تعدد طرق التصديق بهذه الحقيقة الواحدة وذلك تبعا لتعدد مستريات المخاطبين المكلفين بهذا التصنيق ،

قهو بوكد على وحدة الحقيقة في الذات الإلهيبة .. وفسى النسريعة الإلهية .. وفي المخلوقات مع تعدد طرق التصديق بهذه الحقيقة الواحدة ، تبعًا لتعدد جبلات الناس وطبائع الجمهور : علمة وحكماء .. ومتوسطين مينهما .. فيفول :

' إنا تعقد ، معشر المسلمين ، أن شريعتنا هذه الإلهية حق ، وأنها التي نبهت على هذه السعادة ودعت إليها ، التي هي المعرفة بالله — على وجل — ويمخلوقاته ، فإن ذلك متقرر عند كل مسلم من الطريسق اللذي افتضته جبئته وطبيعته من التصديق ، وذلك أن طبائع الناس متفاضلة في التصديق ، قمنهم من يصدق بالبرهان ، ومنهم مسن يصدق بالأقساويل

 <sup>(</sup>١) الغزالي (المضنون الصغير) ص ٢٣٧، ٢٣٧ ــ طبعة مكتبة الجنسدي ــ ضمن مجموعة (القصور العوالي).

الجدلية تصديق صاحب البرهان بالبرهان ، إذ ليس في طباعه أكثر ـ من ذلك . ومنهم من يصدق بالأقاويل الخطابية كتصديدق صاحب البرهان . بالأقاويل البرهانية . وشريعتنا قد دعت الناس من هذه الطرق النالات . . وذلك خص عليه الصلاة والسلام بالبعث إلى الأحمر والأسسود ، أعنسي لتضمن شريعته طرق الدعاء إلى الله تعالى ، وذلك صريحة في قولمه تعالى : و ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم باللتي هي أحسن الدي المحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم باللتي

وهذا التماير بين الناس حكماء .. وجمهور ا .. سوسطير بنسيما ليس في تمايز الحقائق والمعاني التي يتركها التي يتركها فربق عن الفريق الأخر .. وإنما هو في "القدر والنصيب "الذي يستنطيع إدراكه كل فريق من ذلت الحقيقة الواحدة .. وبعيارة ابن رشد :

' فالطريقة الشرعية التى دعا الشرع منسها جميسة النساس علسى اختلاف فطرهم ، إلى الإقرار بوجود البارى سبحانه .. والتى نبه الكنساب العزيز عنيها ، واعتمدتها الصحابة .. تنحصر فى جنسين . دليل العناية ، ودليل الاختراع .. ولقد تبين أن هاتين الطريقتين هما بأعيانهما طريقة الخواص — وأعنى الخواص العلمساء — وطريقة الجمهور . وإنمسا الاختلاف بين المعرفتين فى التقصيل ، أعنى أن الجمهور يقتصرون مسن معرفة العناية والاختراع على ما هو مدرك بالمعرفة الأولى المبنية علسى علم الحس ، وأما العلماء فيزيدون على ما يدرك من هذه الأشياء بالحس

<sup>(</sup>١) النحل : ١٢٥ .

ما يدرك بالبرهان ، أعنى من العنايسة والاختراع .. والعلماء ليسس يفضلون الجمهور في هذين الاستدلالين من قبل الكثرة فقط ، بل ومن قبل التعمق في معرفة الشيء الواحد نفسه . فإن مثال الجمهور في النظر إلى الموجودات مثالهم في النظر إلى المصنوعات التي ليسس عندهم علم بصنعتها ، فإنهم إلما يعرفون من أمرها أنها مصنوعات فقسط وأن لها صانعا موجودا . ومثال العلماء في ذلك مثال من نظر إلى المصنوعات التي عندهم علم ببعض صنعتها ويوجه الحكمة فيها . أما مثال الدهريسة في هذا ، الذين جحدوا الصائع سبحانه ، فمثال من أحس مصنوعات فسم يعترف أنها مصنوعات ، بل ينسب ما رأى فيها من الصنعة إلى الاتفساق والأمر الذي يحدث من ذاته .. "(1) .

" وإذا كان الغزالى قد دما الى منع غير الراسخين فى العلم من التأويل .. فإن ابن رشد قد دعا إلى منع التأويل فى مبادئ الشريعة وفسي المعجزات \_ أى فيما لا تدركه العفول الإنسانية \_ حتى علم الحكماء من الفلاسفة .. فقال :

" فإن الحكماء من الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في مبادئ الشرائع ، وفاعل ذلك عندهم يحتاج إلى الأدب الشديد ، وذلك أنيه لما كانت كل صناعة لها مبادئ ، وواجب على الناظر في تلك الصناعة أن يسلم مبادئها ، ولا يتعرض لها بنفى ولا إبطال ، كانت الصناعة العمليسة

<sup>(</sup>۱) ابن رشد [ منافح الأدلة في عقائد العلم ] ص ۱۵۰ ، ۱۵۲ ، ۱۵۶ ،دراسة وتحقيق : د . محمود قاسم . طبعة القاهرة ۱۹۵۵م .

الشرعية أحرى بذلك ، لأن المشى على الفضائل الشرعية هو ضرورى عندهم ، ليس في وجود الإنسان بما هو إنسان ، بل وبما هو إنسان عالم ، ونذلك يجب على كل إنسان أن يسلم مبادئ الشريعة وأن يقلد فيها ، فإن جحدها والعناظرة فيها مبطلان لوجود الإنسان ، ولذلك وجب قتل الزنادقة . قالذي يجب أن يقال فيها : إن مباديها أمور إلهية تقوق العقول الإنسانية ، قلابد أن يعترف بها مع جهل أسبابها ، ولذلك لا تجد أحدًا من القدماء تكلم في المعجزات ، مع انتشارها وظهورها في العالم ، لأنها مبادئ تثبيت الشرائع ، والشرائع مبادئ الفضائل ، ولا فيما يقال بعد الموت .

فإذا نشأ الإنسان على الفضائل الشرعية كان فاضلا بإطلاق ، فـــإن تمادى به الزمان والسعادة إلى أن يكون من العلماء الراسخين في العلم ، فعرض له تأويل في مبدأ من مباديها ، فيجب عليه أن لا يصــرح بذلــك التأويل ، وأن يقول فيه كما قال ــ تعالى ــ : ﴿ والراسخون فـــى العلــم بقونون آمنا به ﴾ (١) .

إنه لا يجوز التأويل في مبادئ الشريعة \_ [ لأن التأويل هو عمــل العقل في الانتقال بدلالة اللفظ من الحقيقة إلى المجاز ، وفق قوانينــه ] \_ وهذه المبادئ الإلهية تفوق العقول الإلمانية .. وواجب كـــل إنسان أن يسلم بها وبقد فيها .. هذه هي حدود الشرائع وحدود العلماء '').

<sup>(</sup>١) آل عمر ان : ٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن رشد | تهافت التهافت | ص ١٣٤، ١٢٥ ، طبعة القاهرة ١٩٠٣م ،

هكذا حدد ابن رشد حدود الشرائع ، ومباديها التي لا يجهوز فيها الجدل و لا التأويل .. كما حدد حدود الجمهور وطريقتهم في التصديق .. وحدود أهل الجدل من المتكلمين .. وكذلك حدود الحكماء والعلماء وسبيلهم البرهاني إلى التصديق .

وكما نبه ابن رشد على مذهب السلف في عدم التأويل ، نبه على ان ظهور التأويل في الفكر الإسلامي قد ارتباط بالتراجع التقاوى في المجتمعات الإسلامية .. فقال :

" إن الصدر الأول إنما صار إلى الفضيلة الكاملة والنقوى باستعمال هذه الأقاويل التى ثبتت في الكتاب العزيز " دون تأويلات فيها ، ومن كلن منهم وقف على تأويل لم ير أن يصرح به .

وأما من أتى بعدهم ، فإنهم لما استعملوا التأويل قل تقراهم ، وكسشر اختلافهم ، وارتفعت محبتهم وتقرقوا فرقًا ، فيجب على من أراد أن يرفع هذه البدعة عن الشريعة ،أن يعمد إلى الكتساب العزيلز ، فيلتقلط منه الاستدلالات الموجودة في شيء شيء ، مما كلفنا اعتقاده ، ويجتهد فسي نظره إلى ظاهرها ما أمكنه من غير أن يتأول من ذلك شيئًا ، إلا إذا كسان التأويل ظاهرًا بنفسه أعنى ظهورًا مشتركا للجميع (1) .

ومع كل هذه الضوابط التي أحاط بها ابن رشد قضية التاويل ...
 وتقديم أساليب القرآن في الاستذلال وفي التصديق على غيرها من

 <sup>(</sup>١) ابن رشد [ فصل المقال فيما بين المكعة والشريعة من الانصال ] ص ١٥٠ . در اسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة القاهرة ــ دار المعارف ــ ١٩٩٩م .

الأساليب .. رأيناه يؤكد على أن هذا التأويل الذي هو حق للخاصية من الراسخين في الكتب الجمهورية الراسخين في الكتب الجمهورية — حتى ولو كان تأويلا صديحا ، مستجمعا لشروط التأويل وضوابطيه .. وبعيارته :

. فهذا التأويل ليس ينبغى أن يصرح به لأهل الجدل . فضلا عن الجمهور ، ومتى صرح بشيء من هذه التأويلات لمن هو من غلير أهلها .. أفضى ذلك بالمصرح له والمصرح إلى الكفر .. فليس يجلب أن تثبت التأويلات الصحيحة في الكتب الجمهورية ، فضلاً عن الفاسدة .. وأما المصرح بهذه التأويلات لغير أهلها فكافر .. " (۱) .

9 9 1

#### هذا هو المنهاج الإسلامي في :

\* وحدة الحقيقة .

وتعدد طرق التصديق بالحقيقة الواحدة ، تبعاً لتمــــايز مســـتويات المخاطبين والمكلفين بهذا التصديق .. مستويات :

١ ــ أهل البرهان من الحكماء والعلماء الراسخين في العلم .

٢ ـ وأهل: الجدل \_ من المتكلمين .

٣ ـ وأهل الخطابة والمواعظ .. من الجمهور .

 <sup>(</sup>۱) المصدر السابق . ص ۵۸، ۵۹ . ٦١، ٦٢. وانظر كذلك [مناهج الأدلة]
 ص ١٤٤٤، ٥٤٤.

وإذا كان هذا المعهاج الإسلامي بدهها ، لا تحتقف فيه والا حواله الفطر السليمة والعقول المستفيمة .. فلقد حاء الفرآن الكريسم مزكيسا نسه ومؤكدا عليه .. فرأينا فيه التمييز بين العلماء وبين الراسحين في العلم .. ووجدناه يدعو غير العلماء إلى الرجوع إلى أهل العلم ــ أهل الذكسر ــ : وقاساتوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون الله ..

كما وجدنا واقع المجتمع الإسلامي في عصر النبوة تجـــــدا لمهدا المنهاج ..

قالخطاب الإسلامي عاد للكافة وللعساليس : • إن همو إلا ذكسر للعالمين ١٠٠٠. وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ١٠٠٠. تبسارك السذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين تذير ١٠٠٠.

" لكن المخاطبين بهذه الرسالة العامة والعالمية ليموا مسواء ، فسي مستويات النقبل أو في طاقات الفقه والاستيعاب .. ومن ثم فلقد تمايرت مستويات الخطاب الإسلامي وأساليبه تتناسب مستويات المخاطبين ، وكانت الأساليب القرآنية الفطرية مشتركة بين الجميع ووافية باحتياجات الجميع ..

" ولذلك ، رأينا مجتمع النبوة تجسيدًا لهذا المنهاج .. فالذين أمنسوا بالإسلام وعاصروا رسول الله ﷺ وصحبوه ، قد بلغ عددهم يسوم وفاتسه ١٢٤،٠٠٠ لكن الذين كانت لهم قدم في العلم والجهاد والصحبة ـــ من بين

<sup>(</sup>١) النحل : ٢٢ ...

<sup>. 1 . 2 :</sup> Ling (x)

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ١٠٧ .

<sup>(</sup>١٤) الفرقان : ١٠.

هذا الجمهور \_ قد أحصاهم العلماء في كتب أعلام الصحابة ، فوجدناهم \_ كما في [ أسد الغابة في معرفة الصحابة ] لابن الأثنير [ ٥٥٥\_ ١٦٣٠هـ ١٦٠٠ مع تفاوت علم الفقه وفي الرسوخ العلمي بين هذه النخبة والصفوة التي تخرجت في مدرسة النبوة ، على عهد رسول الله يُحْتِرُ الأمر الذي أكد \_ دائمًا وأبنا \_ ممايز مستويات الخطاب الإسلامي بتمايز مستويات المخاطبين بهذا الخطاب .

# تورة الإعلام المعاصر .. وإشاعة فتنة التكفير بين الجماهير

وإذا كِنْتِكَ تُورِةَ الانصالاتِ المعاصرةِ قد مثلت نعمة كبرى من نعسم الله في الطم الحديث ، عندما يسرب على الناس سبل المعرفة ، وأنساحت تمرات العقول الإنسانية لجماهير الأمم والشعوب من مختلف الحضارات و القارات و الطبقات .. فإن لهذه الثورة سلبيات حديدة ، منها \_ فيما يتعلق بموضوع بحثنا \_ نقل كثير من المسائل الجنابة والخلافية من مصادرها المتخصصة ، والمقصورة علي العلماء المتخصصيين إلى الكتب الجمهورية والمواقع المتعددة على الشبكة العالمية للمعلومات ' وهـــي كتب و مواقع أغدت ما في أحيان كثيرة ما تغمري وتسمندرج جمهورا كبيرًا من غير المتخصصين ، بل وغير المؤهلين للاطلاع علي مسائل وقَضَايا ومجادلات تزعزع ما لدى الجمهور من اليقين ، دون أن يكـــون هذا الجمهور قادرا على تحصيل يقين بديل لذلك السذى زعزعته هذه الجدليات وما فيها من شبهات كما تنشر هذه الكتب الجمهورية ومواقسع " الإنترنت " \_ وبعض الفضائيات \_ خلافات الفرق وصراعات المذاهـب وجدليات التيارات القكرية بين العامة ، فتشعل نيران التعصب والتمـــزق والتشردُم بين جماهير أمة الإسلام .

افد نقلت وسائل الإعلام و الاتصال هذه كثيرا من مسائل علم الكلام
 الفلسفية ـ وادلتها الجدثية ـ وهي أدثة لا تحقق طسأبينة إيمانية - لأنسب الدئة الفطرية ، نقلتها إلى عامة الجمهور وجمهور العامة .

" وحد أن كانت " الحدثيات الكلامية حلاحا في عواجهة خصيه الإسلام ، وفي القدافع بين المومنين و المعاندين ... نقلت كثير من العناسية الإعلامية و عواقع الإنترنية الله التي لنسأتها مذاهب وتبارات إسلامية انتشت عذه الجدثيات الكلامية " إلى العامة والجمهور ... حتى لفست رأيتنا لخطر القضائيا ــ وهي قضية تكفير من يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ــ يشيع الحديث عنها والجدل حولها والثقائف بسها بيسن حسن لا يحسن الفقه لفروع العبادات والمعاملات ، فضلا عن الفقه لدقيق الكائم في أصول الاعتقادات !! .. بن ثقد غدت "شهرة الشغب" فنا من الفنسون التي يتباري في عرض فصوله المتفرغون له .. ويسعى الإدمان مشاهدته ، وتفريخ الغرائز الصراعية في متابعته جمهور عريض من الناس !! ...

فيعد أن كان المنهاج الإسلامي يدعو إلى [الجام العوام عن عليه]
 الكلام] ..وبعد أن كنا نقر أ في مصادر هذا العلم \_ عليه لمسان حجهة
 الإسلام أبو حامد الغزالي ، وغيره \_ :

التحذير من تكفير الفرق ، وتطويل اللسان في أهل الإسلام ، وإن اختلفت طرقهم ، ما داموا متمسكين بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله . صادقين بها، غير مناقضين لها . لأن الكفسر حكم شسرعي لا يسدرك الا بمدرك شرعي ، من نص أو قياس على منصوص ، ولا يلسزم كفسر المؤولين ما داموا يلازمون قانون التأويل .. وأصول الإيمان تلائة ، غي :

الإيمان بالله ، وبرسوله ، وباليوم الآخر ، وما عداه فروع .. ولا تكفسير في الفروع أصلاً ، إلا في مسألة واحدة وهي أن ينكر أصلاً دينيا علم مين الرسول ولله التواتر .. فالتكفير فيه خطر ، والسكوت لا خطسر فيه .. والخطأ في ترل ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك مخجمة والخطأ في ترل ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك مخجمة [ مصنة ] — من دم مسلم .. والعبادرة إلى التكفير إنما تغلب علمي مسن يغلب عليهم الجهل .. وأكثر الخانضين في هذا التكفير إنما تغلب علمي يحركهم التعصب واتباع الهوى دون النظر للدين .. والعصمة للدم مستفادة مسن قول لا إله إلا الله قطعاً ، فلا يُدفّعُ ذلك إلا يدليل قاطع .. . (1) .

بعد أن كنا نقرأ هذا الكلام النفيس لحجة الإسلام الغزالي .. ونقرأ \_\_ كذلك \_\_ ثلاًستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ \_\_ ١٣٦٣ هـ\_\_ ١٨٤٩ \_\_ \_\_ ١٩٠٩ \_ \_\_

أصل من أصول الأحكام في الإسلام: البعد عن التكفير .. ولقـــد اشتهر بين المسلمين و غرف من قواعد دينهم أنه إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه ويحتمل الإيمان من وجه واحد ، حمل علـــى الإيمان ، ولا يجوز حمله على الكفر " (١) .

بعد أن كنا نقراً ذلك .. ونقف عند حدوده .. أصبح التكفير مادة من مواد الإعلام الجمهوري التي تتبيع هذه " الفاحشة الفكرية " بيسن ملايين

<sup>(</sup>١) الغزالي ( الاقتصاد في الاعتقاد ) من ١٤٢ ، ١٤٤ . طبعة القاهرة ــ مكتبة صبيح ــ يدون كاريخ .

<sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] جب ٣ ص ٣٠٠ . در اسة وتحقيق : د. محمد عمارة ، طبعة الغاهرة ــ دار الشروق ١٩٩٣ م .

العوام .. حتى لقد تحولت بعض المنابر الإعلامية والمواقع على الشسبكة العالمية للمعلومات إلى أليات لإشاعة الريب والشكوك وزعزعة اليقين والطمانينة لدى كثير من الناس .. ومن ثم وسيلة لإشساعة المزيد من الناس التمزق والافتراق بين صفوف الأمة ، وجعل بأسها بينها شديدا ، الأمسر الذى يوهن من بأسها في مواجهة الأعداء .. وذلت على العكس من الصورة التي كانت لهذه الأمة في صدر الإسلام : ﴿ محمد رسول الله والذين معه أشدًاء على الكفار رحماء بينهم ﴾ (١) .

.. ﴿ وَالْفَ بِينَ قَلُوبِهُم لُو أَنْفَقَتُ مَا فَى الأَرْضَ جَمِيعًا مَا أَلْقَتَ بِينَ
 قَلُوبِهُم وَلَكُنَ اللهُ الْفُ بِينْهُم إِنَّهُ عَزِيزٍ حَكِيمٍ ﴾ (\*)

وإذا كان الاختلاف سنة من سنن الله \_ في كل عوالم الخلسة وميادين الفكر \_ فإن اتفاق الأمة واجتماعها على الجوامع الخمسة المكونة للأرض المشتركة بين شعوبها وأجناسها وقومياتها وأوطانها ومذاهبها \_ وهي جوامع وحدة :

ا ــ العقيدة --

٢\_ والشريعة ..

٣\_ والحضارة ..

٤\_ و الأمة ..

ه\_ودار الإسلام ..

<sup>(</sup>١) القتح : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الأثقال : ٦٣ ،

هو الشرط لجعل الاختلاف \_ في الفروع ، كالفقه والسياسة مشلا \_ ظاهرة صحية ، تفتح أبواب السعة والرحمة والتيسير لجمهور المسلمين .. أما الخلاف في الأصول \_ وخاصة في أصول الاعتقاد \_ فإنه هـو الذي يفقد الأمة أساس وحدتها ، ويجعل تفرقها شيعا فــي أصــول الديــن و الاعتقاد ...

...

وإذا نحن شننا أن تضرب أمثلة على فاحشة الفكر التكفيرى ، اللذى تقذف به تيارات فكرية .. ومذاهب كلامية .. وطرق صوفية إلى صفحات منابرها الإعلامية ومواقعها على الشبكة العالمية للمطومات .. وتشهيعه بين جماهير لا علاقة لأغلبيتها الساحقة بموضوعات العقائد ومباحثها .. فإتنا واجدون الكثير .. والحظير .. والشر المستطير ! ..

وعلى سبيل العثال :

### التكفير الصوفى للوهابية

ففي رّ عمهم \_ مثلا \_ أن عقائد الوهابية :

- \* " عقائد غنوصية و هندوسية "
- " " وهي مذهب إرهابي .. وتيار الحادي خطير "
- \* " وهذا الوباء الوهابي لابد من اجتثاث تجربة الخبيثة "
- \* " و هذه الطائفة المقلدة لمحمد بن عبد الوهاب مجسمة مكفرة "
  - \* أوهم مبلدعة خراصون .. أ (أ) .

<sup>(</sup>۱) انظر هذه الأحكام ــ وأمثالها ــ في كتاب [ حطر تقديم التوحيت علمي عقائد المسلمين ] ص ٣١،١٦،١٦، طبعة القاهرة ١٤٢٦ هــ ٢٠٠٥ م .. وهو كتاب صدر ضميين سلميلة كتسب شهرية ــ صدر منها الآن أكثر من عشرين كتابا ــ وجميعها موضوعة على شبكة الإنترنت .

- " المقتدى بأسلافه كالاب النار الحروريين [ الخوارج ] —.. و الذيــــن
   كفروا كثيرا من الصحابة .. وذلك عند ما حمل الآيات الواردة في الكفـــار
   على المؤمنين " .
  - "وبضاعته ــ من السب و الغذف و التكفير ــ هي بضاعة سفلة الناس "
- " وهو مكذب لنصوص كتاب الله تعالى وصريح سنة نبيه الله .. ومرتكب بذلك جرما عظيما .. وصاحب حكم فاجر .. وملبس وكدذاب وجهدان .. وجاهل باللغة للعربية وبأصول الدين .. "
- " وهو الذي استبدل عقيدة النتايث بعقيدة التوحيد عندما اخترع ( توحيد الألوهية ) فشاق به رسول الله ، واتبع فيه غير سبيل المؤمنيسن ، زيسادة على افترائه على الله في كتابه العزيز .. لقد حاول لبن تيميسة جساهدا أن يدخل عقيدة النتايث في عقيدة المسلمين ، فلما عجز عن ذلك اكتفى بتقسيم التوحيد إلى قسمين هما توحيد الألوهية ( الأب) وتوحيد الربوبية (الابن) .. ولقد اختار ابن تيمية في كيفية إدخال النتايث في عقيدة المسلمين فلم يتمكن ولا من إدخال ( الأب والابن ) .. وجاء محمد بن عبد الوهاب \_ في القرن إلا من إدخال ( الأب والابن ) .. وجاء محمد بن عبد الوهاب \_ في القرن الثاني عشر الهجرى .. بإيعاز من ابن تيمية \_ بما عجز عنه ابن تيميسة ،

وريخ مفردة التثليث ماضافة توحيد الأسماء والصفات (الروح القدس) .. الما الذا أن نؤرخ لدخول التثليث في عقيدة بعلض المسلمين ، فلمن مناسب عشر السهجري ، المدي ظهر فيه ابن عبد الوهاب ..

\* والمقصد من إدخال عقيدة الثنايث في عقيدة المسلمين هو : مساواة المسلمين الموحدين بغير هم من الأمم الوثنية والنصرانية ، مع التأكيد على أن الأمة الإسلامية مشركة ما عدا إبان عبد الوهاب وأتباعه دعاة النتين . "() . " ولذلك ، فعلى الأمة أن تتنبه إلى هذا الوباء الرهيب . الذي هو السبب فيما وصلت إليه الأمة من هوان . وتجنت هذه التسحرة الخبيثة من فوق الأرض حتى لا يبقى لها قرار ..."() .

" "لقد سن ابن تيمية للوهابية ـ وهو جاهل بالدئيل وبـ أصول الفقـ هجهلا مركبا ، كما هو جاهل باللغة وبأصول الدين ـ سن للوهابية النهات حرمة النبى الله . ولذلك استحق أن يوصف بالخبيث ، المكابر ، ناقص العقل .. الذي في قلبه مرض الزيغ المتتبع ما تشابه من الكتـاب والسـنة

<sup>(</sup>۱) الله عن السنسابق ، ص10,71، \$1,72، ٢٧،١٥٤، ١١،٨٠، ١٨، ١٤٥، ١٠٠٠، ١٤٥٠، ١٤٥٠، ١٤٥٠، ١٤٥٠، ١٤٥٠، و١٤٥ والنفا والنفا المكانات في العقائد الوثنية والشرائع السماوية إلى دات السلسلة السماء الله المال الماليات الماليات المالية القاهرة ٢٠٠٥ م .

 <sup>(</sup>۲) انظر : في دات السلسلة من الكتب \_ كتاب [ليسوا من أهمال المعبلة ] على ١٢ طبعاء القاهرة منة ٥٠٠ هم .

تلك نماذج ـ مجرد نعاذج ـ من "انفحش الفكرى" الذي قدمته ـ وتقدمه ـ سلسلة من الكتب الجمهورية ، التي تصدر شهريا .. والتي صدر منها ـ عند كتابة هذه الدراسة ـ أكثر من عشرين كتابا !! والتي توضيع علي موقع " الطريقة العزمية " على الشبكة العالمية للمعلومــات !! .. انقدم " الفتتة الفكرية " لعامة المسلمين .. ولتقدم لأعداء الإســلام مـادة غزيرة وخطيرة في حربهم على الوهابية التي وضعها الأمريكان ويضعونــها \_ وخطيرة في حربهم على الوهابية التي وضعها الأمريكان ويضعونــها \_ بعد قارعة " سيتمبر ٢٠٠١ م \_ في مستوى الشيوعية .. ويسمونها الفاشية الإسلامية !! ويشنون عليها أشرس الحملات والتهجمات !! ..

لقد طلب مجمع البحوث الإسلامية "بالأزهر الشريف \_ منسع هذه الكتب من التداول ، درءًا للفتنة بين المسلمين .. لكسن الشبكة العالمية للمعلومات قد أتنحت \_ وتتيح \_ الاطلاع عليها لجمهور أوسع وأعسرض من جمهور القراء للكتاب ! ..

<sup>(</sup>١) العرجع السابق ، ص ٣٧ ، ١٣٧، ١٥٤ ، ١٥٥ ، ١٥٧ .

### التكفير الوهابى للشيعة .. والصوفية .. والأشعرية

ولم تكن السلفية الوهابية \_ التى تعرضت وتتعرض المتكفير من قبل بعض الصوفية .. ومن قبل الشيعة ... .. لم تكن أقل حظا من خصوم الفي تبادل تهمة التكفير .. والتقاذف بها .. سواء كان ذلك فى كتبها الجمهورية أو على مواقعها على الشبكة العالمية للمعلومات .. ففسى كل منابر الإعلام هذه نجد شيوع هذه " الفاحشة الفكرية " \_ تهمة التكفير ..

\* فالصوفية ـ بنظر هذه السلفية الوهابية ـ هم: "مشركو العصور المتأخرة .. وهم أثند كفرا من كفار قريش .. ذلك أن كفار قريش كانوا إذا ضافت بهم الحيل ، وعلموا عجز آلهتهم عن تحقيق مرادهم ، فزعوا إلى الله تعالى ، أما هؤلاء الصوفية ـ كفار الأزمنة المتأخرة ـ فشركهم بالته يزداد في المصائب والمحن ، فيفزعون إلى آلهتهم : إلى القبور والأولياء ، وينادونها بالغوث والمدد والأخذ باليد .. فهم أشد كفرا عن أبى جهل وأبـى لهب .. "!!

وأتباع هذه الطرق الصوفية : ملاحدة .. وزنادقة .. وقيوريون .. ومنحرفون .. وأمرهم واضح في الضلال والبعد عن الصراط السوى "!!

- " والفقة والتصوف لا يجتمعان ..ومن كان فقيها صالح الحال ، ثم تصوف ، فإنه ينقلب إلى الأسوأ .. وذلك لأن التصوف هـــو الأخطبوط والسرطان الفتاك .. والبلاء الماحق .. الذي تشيع فيه التعــاليم الوئتيــة ، وعلى رأسها عقيدة الاتحاد والحلول ووحدة الوجود ..
- " والصوفية: ردة جاهلية .. ونتاج وشى صريح جاء من الــــهند
   أو من فارس .. وأصحاب هذه الردة الجاهلية إنمـــا يعبـــدون الأضرحـــة
   واالأولياء " .
- \* هكذا .. وبهذه الأحكام التكفيرية ومثلها كثير طفحت صفحات المواقع السلفية الوهابية على الشبكة العالمية للمعلومات حسول التصوف والمتصوفين ..! .

+ + +

كذلك تكفر هذه السلفية الوهابية كل مذاهب الشيعة وفرقها:

فمذهبهم هو مذهب الضلال .. وأعمالهم شركية ، كالاستغاثة بعلى والحسين ـــرضى الله عنهما ــ "

" كما تجتهد هذه السلفية الوهابية في استخراج " الفواحش الفكريـــة الشيعية " ، التي تحكم بالكفر والردة واللعن على صحابة رســـول الله ﷺ وعلى جمهور أهل السنة .. استخراج هذه " الفواحش الفكرية " من بطــون الكتب التراثية للشيعة ، لتعيد نشرها وإشاعتها بين العامة والجمهور !! ..

بل و لا تنسى هذه السلفية الوهابية أن تعمم " فواحشها الفكرية : علمى الأشعرية ــ الذين يمثلون ٩٩% من جمهور أهل السنة والجماعــة " ــ وذلك عندما تحكم على عقيدتهم .

" بالفساد .. والتبديع .. والتفسيق " وأحيانا " بالتكفير .. أو ما يشبه التكفير " !! ..

وتنشر ذلك " الفحش الفكرى " على صفحات مواقعها بالشبكة العالمية للمعلومات " .

. . .

وهكذا تحولت الكتب الجمهورية ، ومواقع الإنترنت \_ عند هذه السلفية الوهابية \_ إلى ساحة يتقانفون فيها مع خصومهم هذه الفواحسش الفكرية ، التي تمزق وحددة الأسة الإسلامية .. وتوهسن عزيمتها ومنعتها في مواجهة أعدائها \_ الذين تجاوزوا خلافاتهم التاريخية . وتتاقضاتهم الدينية .. وتحالفوا جميعًا لاجتياح عالم الإسلام وأمة الإسلام ودين الإسلام ال ..

# - ^ - النزعة التكفيرية عند الشيعة

وإذا كانت الشيعة \_ بفرقها المختلفة : المعتدلون منهم \_ كالزيدية \_ والمتوسطون منهم \_ كالإنتى عشرية \_ .. والغلاة منهم \_ كالإسماعيلية والنصيرية .. والدروز \_ إنما يمثلون أقل من ١٠% من تعداد المسلمين .. بينما يمثل أهل السنة والجماعة ٩٠% من تعداد الأمة .. فإن وقوع الشيعة في مستنقع التكفير الأهل السنة قد شمل جمهورهم \_ باستئناء الزيدية \_ .. بينما لم يقع في مستنقع التكفير المشيعة \_ من أهل السنة \_ سوى قطاع من السلفيين ، لا يتجاوز عددهم الملايين التي تعد على أصابع اليدين .

بل إن تراث الشيعة ، في المصادر المعتمدة ، التي تدرس حتى اليوم في الحوزات العلمية ، والتي تكون العقل الفقهي للمراجع الشيعية الذين يقودون جماهير المقلدين .. إنما يعم حد هذا التراث \_ " فاحشة التكفيير " لتشمل جمهور صحابة رصول الله على وأزواجه .. أي أنهم يعممون هدده " الفاحشة " على جمهور الأمة ، بأجيالها المتتابعة ، منذ صدر الإسلام وحتى هذه اللحظات !!

\* لقد طفعت " الأحاديث " التي نصبوها إلى أنعتهم ، وامتالات مصادرهم في العقائد .. وأصول الدين .. والتفسير للقرآن الكريم .. وكتب

الرجال .. والتاريخ .. بالروايات التي تعمم فاحشة التكفير والارتداد واللعن لجمهور الصحابة ــ رضوان الله عليهم ــ وجمهور أمة الإسلام .

ووضعت هذه ' الغواحش الفكرية ' على العديد من المواقـــع علــى الشبكة العالمية للمعلومات .. سواء من قبل متعصبي الشبعة ، أو من قبــل خصومهم السلفيين !!

ومن هذه " الفواحش الفكرية التكفيرية " \_ على سبيل المثال \_ :

الحكم بالكفر والردة على أبى بكر الصديق .. وعمر الفــــاروق ..
 وعثمان ذى التورين ـــ رضى الله عنهم ـــ .. فلقد جاء فى ( الأصول مـــن الكافى ) للكلينى (٣٢٩هـــ/٩٤١م) (١) :

"عن أبى عبد الله \_ جعفر الصادق \_ أن الأية ( إن الذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفرا ) (١) . قد نزلت في أبيل بكر ، وعمر ، وعمر ، وعثمان ، وكذلك آية : ( إن الذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبييسن لهم ) (١) . وأنهم (آمنوا بالنبي في أول الأمر ، وكفروا حيسن عرضيت عليهم و لاية على بن أبي طالب .. وأنهم ارتدوا عن الإيمان في نزك و لاية على !! (١) .

۲) آل عمر ان : ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) محمد : ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) (الكافي) جدا ، ص٢٠٤ . طبعة دار الكتب الإسلامية ، بيروث .

- \* كما ينسب الكلينى ـ فى (الروضة مـن الكـافى) ـ إلـى أبـى عبد الله ـ جعفر الصادق ـ فى تقسير الآية : ﴿ رينا أرنا الذين أضلاــــا من الجن والإنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين ﴾ (١) . أنــيما أبو بكر وعمر !! (٢) .
- أما المجلسي ــ محمد باقر ــ صاحب (مرآة العقول) ــ فإنه يقول
   في شرحه للكافي ، ورواية الكليني هذه ــ جــ ٢٦ ، ص٨٥٤ :

" إن الجن المذكور في الآية هو عمر بن الخطاب ، سمى بذلك لأنه كان شيطاناً ، إما لأنه كان شرك شيطان الكونه ولد زنى ، أو لأنه فلى المكر والخديعة كالشيطان " !!

وينسب الكليني إلى أبي عبد الله ـ جعفر الصادق ـ : أن هـ والاهـ الخلفاء الثلاثة ـ . أبو بكر وعمر وعثمان . (الا يكلمهم الله يـ ـ وم الفيامــة والا يزكيهم ولهم عذاب عظيم) !! (؟) .

\* ويقول المجلسي في (العقائد) ص٥٠٠ :

" إن مما غذ من ضروريات دين الشيعة الإمامية : البراءة من أبير بكر وعمر وعثمان ومعاوية " ، كما يصفهم \_ في كتابه (حسق اليقين) ص ١٩ ٥ \_ بأنهم " الأصنام الأربعة " !! .. وأنهم وأنباع \_ هم وأشياعهم " شرخلق الله على وجه الأرض " !!

<sup>.</sup> Y'4 : must (1)

<sup>(</sup>٢) الكليني (الروضة من الكافي) جــ ٨ ، ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>۳) (الكافى) جـــ ۱ ، ص ۲۷۲ .

اما الكركى \_ فى كتابه (نفحات اللاهاوت فى لعان الجبات والطاغوت) ص٠٠٤٠ \_ فيقول عن عثمان بن عفان الله : "إن من لم يجد فى قلبه عدارة لعثمان ، ولم يستحل عرضه ، ولم يعتقد كفره ، فهو عدو ت ورسوله ، كافر بما أنزل الله "!!

" بل نقد استحب الشيعة الإمامية \_ وبعضهم أوجب أن نعن أبي بكر وعمر وعثمان ومعاوية .. ولعسن عائشية وحفصية .. وهند \_ زوج أبي سفيان \_ وأم الحكم \_ أحت معاويسة \_ .. لعنهم بأسمالهم عقب كل صلاة !!

وذكر الحر العاملي \_ في كتابه (وسائل الشيعة) جـ ٢ ، ص١٠٣٧ باباً عنوانه : (استحباب لعن أعداء الدين عقيب الصلاة بأسلماتهم) .. ونسب ذلك إلى أبى عبد الله \_ جعفر الصادق \_ زاعماً أنه ' كــان يلعبن دير كل مكتوبة أربعة من الرجال وأربعاً من النساء ' !!

مسلمين !! .. وتنافسها في إثباعة هذا " الدعاء " السلفية الوهابية ، لتفضيح الشيعة بين الناس !!

" وعلى الرغم من أن الإمام على بين أبي طياب \_ كرم الله وجهه \_ قد شهد بالإيمان و الأخوة في الدين حتى للذين حاربوه وقيائلوه ، لأن الخلاف و الفتال إنما كان في السياسة و الخلافة \_ وهي من الفيروع ، الشي يؤجر حتى المخطئ فيها ، ولم يكن الخلاف في أحيول الاعتقاد الديني ففال كرم الله وجهه عندما سئل عن رأبه في أهل الشام \_ معاويية ابن أبي سفيان و أنصاره \_ إيان قمة الصراع بينهما في موقعة ' صفيين ابن أبي سفيان و أنصاره \_ إيان قمة الصراع بينهما في موقعة ' صفيين

" لقد التقيفا ، وربغا و احد ، ونبيغا و احد ، ودعو تنا في الإسلام و احدة ، و لا يستزيدوننا . و احدة ، و لا نستزيدهم في الإيمان بالله و التصديق برسوله و لا يستزيدوننا . و الأمر و احد ، إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان ، و نحن منه براء ..

إننا \_ والله \_ ما قاتلنا أهل الشام على ما توهم هؤلاء \_ (الخوارج) من التكفير والافتراق في الدين ، وما قاتلناهم إلا لنردهم السي الجماعـــة \_ (أي الجماعة السياسية) \_ وانهم الإخواننا في الدين ، قبلتنــــا واحــــة . ورأينا أننا على الحق دونهم " (١) .

ويقول عنها يوسف البحرانى \_ فى كتابه (الشهاب الثاقب فى بيان معنى المناصب) ص٢٣٦ : " إنها ارتدت بعد موت النبى فلا كما ارتد ذلك الجم الغفير المجزوم بإيمانهم سابقاً ،. وأنها مستحقة للنار واللعن والعذاب ، وأن ذلك من مستلزم مذهب الشهيعة وأحقية ألمتهم الإثنى عشر "!!

أما النجفى القمى محمد طاهر بن محمد حسين الشير ازى النجفى القمى ما المتوفى سنة ١٩٨٨م فيقول عن السيدة عائشة مرضي الله عنها ما في كتابه (الأربعين في إمامة الأئمة الطاهرين) ص ١١٦، ٦١٦ :

" ومما يدل على إمامة أنمننا الإثنى عشر ، أن عائشة كافرة مستحقة للنار ، وهو مستلزم لحقية مذهبنا وحقية أنمننا الإثنى عشر ، لأن كل مسن قال بخلافة الثلاثة \_ (أبي بكر ، وعمر ، وعثمان) \_ اعتقد إيمانها وتخليمها وتكريمها ، وكل من قال بإمامة الإثنى عشر . قال باستحقاقها اللعن والعذاب "!!

 اعلم أن إطلاق لفظ الشرك والكفر على من لم يعتقد إمامــــة أمـــير
 المؤمنين والأئمة من ولده .. يدل على أنهم مخلدون في النار !!

ويؤكد على ذلك شيخهم عبد الله المامقاني ــ في كتابه (تنقيح العقال) جــ ١ ص ٢٠٨ ــ فيقول :

" وغاية ما يستفاد من الأخبار جريان حكم الكافر والمشرك في الأخرة على كل من لم يكن اثنى عشرياً "!

وكذلك الحال ـ عنده في قبول الأعمال .. فلقد عقد في هذا الكتاب فصلاً ـ ص١٢٥ ـ جعل عنوانه : (فصل في بيان أن ولاية أهل البيست شرط لقبول الأعمال) !! .. فكأن الاختلاف معهم حـول أي مـن أتمتهم الإثنى عشر شرك محبط للإيمان .. ومحبط للأعمال الصالحات !! ..

" بل وبلغ بهم الأمر حد إعلان أن المفارقة بينهم وبين سائر من عداهم إنما تشمل المفارقة في الألوهية والنبوة !! .. فذكر شيخهم نعمة الله المجز الري \_ المتوفى سنة ٢١٢١هـ \_ في كتابه (الأنوار النعمائيــة) جــ٢ ، ص ٢٧٩ (١) :

" إنذا لم نجتمع معهم على إله ، و لا نبى ، و لا على إمام ، وذلك أنهم يقولون : إن ربهم هو الذي كان محمداً نبيَّهُ ، وخليفته أبو بكـــر ، ونحــن

<sup>(</sup>١) طبعة مؤسسة الأعلى \_ يبروت .

لا نقول بهذا الرب و لا بذلك النبى ، بل نقول : إن السرب السذى خليفت ، أبو بكر ليس ربنا ، و لا ذلك النبى نبينا " !! ..

ويروى الكليني هذا الحكم القاطع بكفر كـــل مــن عـــدا الشــيعة
 الإثنى عشرية .. يرويه ــ في (الكافي) جـــ١ ، ص٢٢٣ ــ عن الرضا ،
 الذي يقول :

" إن شيعتنا لمكتوبون بأسمائهم وأسماء أبائهم ، أخذ الله علينا وعليهم الميثاق ، يردون موردنا ويدخلون مدخلنا ، ليس على ملة الإسلام غيرنا وغيرهم إلى يوم القيامة "!!

وبعبارة شيخهم الكبير ومرجعهم محمد الشير ازى \_ في موسوعته (الفقه) جـــ ، ص ٢٦٩ :

' فإن من جحد إماماً من الأثمة الإثنى عشر \_ بمن في ذلك سـاتر أقسام الشيعة غير الإثنى عشرية \_ هم ' كمن قال إن الله ثالث ثلاثة ' !!

وحتى الإمام أبو القاسم الخوشي ــ وهو الذي توفي مــن ســنوات
 قليلة ــ فإنه يقول ــ في كتابه (مصباح الفقاهة) جــ ١ ، ص ١١ :

" إنه ثبت بالروايات والأدعية والزيارات جواز لعــــن المخـــالفين ، ووجوب البراءة منهم ، وإكثار السب عليهم ، والنهامهم ، والوقيعــــة فيـــهم — أى غيبتهم — لأنهم من أهل البدع والريب ، بل لا شبهة فى كفرهـم ، لأن إنكار الولاية والأثمة حتى الواحد منهم والاعتقاد بخلافـة غــيرهم ... يوجب الكفر والزندقة ، وندل عليه الأخبار المتوانزة الظاهرة فــــى كفــر منكر الولاية "!!

وإذا كان جمهور أهل السنة ، هم \_ فى العقائد \_ على المذهب الأشعرى \_ نسبة إلى إمام أهل السنة والجماعة أبر الحسن الأشعرى \_ نسبة إلى إمام أهل السنة والجماعة أبر الحسن الأشعرى \_ (٢٦٠ ـ ٣٢٤هـ / ٣٧٠ ـ ١٩٣١م) \_ فإن الأشعرية \_ بنظر الشيعة الإثنى عشرية \_ كفار ، بل وأسوأ من المشركين والنصارى ! .. وبعبارة الشيخ نعمة الله الجزائرى \_ فى كتابه (الأنوار النعمانية) جـ ٢ ، ص ٢٧٨ \_ :

" فالأشاعرة لم يعرفوا ربهم بوجه صحيح ، بل عرفوه بوجه غـــير صحيح ، فلا فرق بين معرفتهم هذه وبين معرفة باقى الكفار ... فالأشاعرة ومتابعو هم لسوأ حالاً في باب معرفة الصانع من العشركين والنصارى - ولقد تباينا وانفصلنا عنهم في باب الربوبية ، فرينا من تفرد بالقدم والأزل ، وربهم من كان شركاؤه في القدم ثمانية " ١١

بل لقد صعد بعض علماء الشيعة بالمفارقة والعداء والتكفير
 من نطاق أصول الاعتقاد السي نطاق " العنصرية " أيضاً .. فذكر
 الشيخ المفيد \_ في كتابه (الأمالي) ص١٦٩ \_ :

" أنه ليس أحد طاهر المولد ، وليسنس أحدد علمي ملمة الإسلام (لا الشيعة " !! ...

هذه نماذج وأمثلة \_ مجرد نماذج وأمثلة \_ لهذا " الفحش الفكرى " ، الذى أثمره التعصيب الطائفى والضلال المذهبي ضد جمهور أمة الإسلام ، الذين يعبدون الله وحده .. ويؤمنون بنبوة خاتم الأنبياء والمرسلين \_ محمد بن عبد الله عليه \_ ويحبون آل بيته ، النيان أذهب الله عشهم الرجس وطهرهم تطهيرا \_ بنص القرآن الكريم : ( إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا ) (ا) .

\* \* \*

وإذا كان هذا "الفحش الفكرى "قد ظل لقرون طويلة وقفا على التدريس فى الحوزات العلمية الشيعية .. وعلى الباحثين فى أصول المذهب الشيعى وعقائده .. وتخفيه "النقية "فى أغلب الأحيان عن الثقافة العامية للشيعة .. فإن ثورة وسائل الاتصال الحديثة بيما في ذلك "مواقع "الشبكة العالمية للمعلومات بي قد أشاعت هذا "الفحش الفكرى "بين العامية والجمهور ، فأشعلت نيران الفئتة بين جماهير الأمة ، فى وقت تجتاح فيه "الصليبية بيان الصهيونية "أمة الإسلام وعالمه وحضارته ، دون تمييز بين الطوائف والمذاهب والأقطار والقوميات فى عالم الإسلام! ..

بل إن المفارقات الغربية قد جعلت نفراً من السلفيين ــ في حربـــهم ضد الشيعة .. ومحاولتهم فضح نزعتهم التكفيرية ــ يسهمون في إشــاعة هذا " الفحش الفكري " ، وذلك عندما ينقلونه من بطون الكتــب التراشيــة

<sup>(</sup>١) الأحرّاب : ٢٢٠ .

المتخصصة إلى الكتب الجمهورية ، ومواقع الشبكة العالمية المعلومات !! (١) .

الأمر الذي يستدعى وقفة جادة نواجه بها هذا الخطر السذى يشعل نيران التكفير في صفوف الأمة .. وينشر لهيب هذه النيران بيسن العامسة والجماهير .

0 0 0

إن المجتمع الشيعى \_ فى الحوزات والجامعات ومؤسسات البحسث و الدراسة \_ يزخر بالعقلاء من الفقهاء والعلماء .. ونحن \_ مسن موقع الحب والتقدير والإجلال \_ نتوجه إلى هؤلاء العلماء العقسلاء .. فنقول لهم :

إن الذين أز الوا طاغوت الفرس والروم - قبل أربعة عشر قرنا - وفتحوا أبواب كل البلاد أمام الإسلام هم الصحابة ، الذيان صنعوا هذا المجد التساريخي تحب قيادة أبسى بكر الصدياق (١٥ق.هـ - ١٢هـ / ١٧٥ - ١٣٤م) والفساروق عمر بان الخطاب (١٠ق.هـ - ١٢هـ / ١٨٥ - ١٦٤٤م) والفساروق عمر بان الخطاب (١٠ق.هـ - ٢٣هـ / ١٦٤٤م) . أي أن هؤلاء هم السبب الذي يسره الله الموصول الإسلام إلينا وإليكم .. ولو لاهم فلربمنا كنتم تعبدون النار المسلام إلينا وإليكم .. ولو لاهما فلربمنا كنتم تعبدون النار المسلبان أو العجل أبيس جتى هذه اللحظات !!

<sup>(</sup>۱) انظر \_ على حبيل المثال \_ كتاب (الشيعة الإنتى عشرية وتكفيرهم تعموم المسلمين) تاليف عبد الله بن محمد السلفى . طبعة مكتبــة الرضـــوان السلفية \_ كـــوم حمـــاده \_ البحيرة \_ مصر سفة ٢٠٠٤م .. وكذلك العديـــد مــن المواقـــع السلفية علـــى شــبكة الإنترنث " .

فهل يجوز \_ في العقل والمنطق والمكمة \_ أن تكفر ونفعل من كان السبب في نعمة الاسلام التي هي أعظم نعم الله علينا ١٢ .

" لقد نقیت فی طیران ـ فی أولی زیاراتی لها ـ و أحدا س نیسها و الشیعة ، الذین شجاوز و ا ـ والمعقلانیة و الاستفارة ـ هذا النزات المطلم الذی یمزق وحدة الأمة الإسلامیة .. وحدثتی ـ یومنذ ـ عن لون من الثقافــة الشعبیة الشائعة فی صفوف عوام التبعة .. حدثتی عن و النتــه ، التــی تنقرب إلی الله ـ مبحانه وتعالی ـ عقب کل صلاة ، فتدعــو ـ علــی مسجمتها ـ فتقول : " اللهم العن أبا بكر ثم عمر " !!! ..

وإذا كنت قد شعرت بالحزن الشديد \_ يومنذ \_ لشيوع مشلل هذا الفحش الفكرى "بين العامة من الشيعة .. ولجعل هذا الفحش الفكرى "بين العامة من الشيعة .. ولجعل هذا الفحش الفكرى " يورنث ينقرب بها البعض إلى الله حد سبحانه وتعالى \_ ! فإن الحدون الأشد قد أصابتى عندما علمت أن هذا " الفحش الفكرى " ليسر مجرد تعصب أعمى يمارسه العامة .. وإنما هو " فكر مذهبى " نتناقله المصادر النراثية الشيعية التى تدرس فى الحوزات العلمية ، وتتشكل به وتصطبيخ عقول الفقهاء والعلماء والمراجع النسى يقدها العسوام .. بسل وتطبعه وتوزعه .. بالمجان \_ دور نشر ومكتبات .. ويضعيه البعيض \_ مسن الشيعة أو من خصومهم \_ على مواقع الشبكة العالمية للمعلومات .. ليشيع بين العامة والجماهير ! ..

وها هو المرعشى ـ القاضى ضياء الديـن نـور الله التسـنرى
 ۱۹۱۱هـ/۱۹۶۹ـ ۱۹۱۱م) يورد في كتابه (إحقاق الحق و بر هـن

الباطل) ـ جــ ، ص ٩٧ ـ دعاءهم على أبى بكر الصديــ و الفـــ اروق عمر بن الخطاب ، الذي يزعمون أنهم يققربون به إلى الله ! .. ونصــ :

"بسم الله الرحمن الرحيم ، اللهم صل على محمد وآل محمد . اللهم اللهن صئمي قريش وجبئيهما وطاغوتيهما ، وإفكيهما وابنتيهما " الذيل خالفا أمرك ، وأنكرا وحيك ، وجحدا العامك ، وعصبا رسوك ، وقلبا بينك ، وحرفا كتابك ، وعطلا أحكامك ، وأبطلا فرالصك ، وألحدا فلى الياتك ، وعاديا أولياءك ، وواليا أعدامك ، وخرب بلادك ، وأفسدا عنادك .

اللهم العقهما ، وأتباعهما وأولياء هما ، وأتساعهما ، ومحبيها (") . فقد خربا بيت النبوة ، وردما بابه ، ونقضها سقه ، وألحقا سماء وبارضه وعاليه بساقله وظاهر و بباطنه ، واستأصلا أهله ، وأبادا أنصاره ، وقتللا أطفاله ، وأخليا منبره من وصيه ووارث علمه ، وجحدا إسامته ، وأشركا بربهما ، فعظم ننبهما وخدهما في سقر ، وما أدراك ما سقر ، لا تبقي

اللهم العلهم بعدد كل منكر أنوه ، وحق اخفوه ، ومنسبر علموه ، ومومن أر جاوه ، ومنافق ولوه ، وولى أذوه ، وطريسة أوره ، وصافق طردوه ، وكافر نصروه ، وإمام قهروه ، وفرض غيروه ، وأثر أنكوه ، وشر أثروه ، ودم أراقوه ، وخير بدّوه ، وحكم قلبوه ، وكفسر أبدعسوه ، وكذب تأسوه ، وإرث غصبوه ، وفئ اقتطعوه ، وسحت أكلوه ، وخسسس

<sup>(</sup>١) أي أسهاك المؤمنين عائشة وحفصة \_ رضي الله علهما \_ -

استحلوه ، وباطل اسموه ، وجور بسطوه ، وظلم نشروه ، ووعد أخلفوه ، وعهد نقضوه ، وباطل حراموه ، وحرام حللوه ، ونفاق أسسروه ، وعدر المسمروه ، ونفاق أسسروه ، وعدر المسمروه ، وبطن فتقوه ، وضلع كشروه (دقوه) ، وجنين أسقطوه ، وصلك مزاقوه ، وشمل بذهوه ، وعزيز أنلوه ، وذليل أعزاوه ، وحق منعود ، وإمام خالفود .

اللهم العقهما بعدد كل آية حرقوها ، وفريضه تركوها ، وسنة غيروها ، وأحكام عطلوها ، ورسوم منعوها ، وأرحام قطعوها ، وشهادات كتموها ، ووصية ضيعوها ، وأيمان نكثوها ، ودعوى أبطارها ، وبيسة أنكروها ، وحيلة أحدثوها ، وخيانة أوردوها ، وعقبة ارتقوها ، ودباب دحرجوها ، وأزياف لزموها ، وأمانات خاتوها .

اللهم العقهما في مكنون السر ، وظاهر العلانية لعناً كثيراً دائماً ابداً سرمداً لا انقطاع لأمداه ، ولا نفاد لعدده ، لعنا يخسدوا أولسه ولا يسروح آخره ، لهم ولأعوانهم وأنصارهم ، ومحبيهم ومواليهم ، والمائلين اليسهم ، والناهضين بأجنحتهم ، والمقتدين بكلامهم ، والمصدقين يأحكامهم .

(قل أربع مراك) : الله عذبهم عذاباً يستغيث منه أهل النار ، أمينن رب العالمين .

(ثم تقول أربع مرات) اللهم العنهم جميعاً .

اللهم صل على محمد وأل محمد ، وأغننى بحلالك عسن حرامك ، وأعننى بحلالك عسن حرامك ، وأعننى من الفقر ، رب إنى أسأت وظلمت نفسى ، واعسترفت بذنوبسى ، وها أنا بين يديك فخذ لنفسك رضاها ، لك العتبى ، لا أعود ، فإن عسست

وصل الله على سيد المرسلين وخاتم النبيين وأله الطيبين الطـــاهرين برحمتك يا أرحم الراحمين " (١) .

. . .

فهل هذا \_ " الفحش الفكر ي " \_ معقول ؟!

" وهل هذا يليق بمن يتحدثون عن وحدة الأمة الإسلامية في مواجهــة " "الصطيبية ــ الصهيونية "التي تعصف بكل ما هو إسلامي ، دون تميـــيز بين مذاهب المسلمين ؟!

وهل نظل \_ هكذا \_ عاجزين \_ و لا أقول راضين \_ أمـام هـذه " الألغام المتفجرة " ، التى تستخدم صباح مساء فى كسر شـوكة الوحـدة الإسلامية ؟!

إننا نتوجه بهذه التساؤلات إلى العلماء العقلاء النيان تمتلئ بهم فضاءات الشيعة وجامعاتها .. ولا تخلو منهم الحوزات العلمية التي يتخرج منها هؤلاء العلماء ! ..

<sup>(</sup>١) (الشيعة الإثنى عشرية وتكفير هم لعموم المسلمين) ص٤٣\_٥٠ .

# حقائيق .. وأوهام

عندما قامت الثورة الإيرانية سنة ١٩٧٩م، بقيادة أية الله الخمينى — الذى حرك الجماهير الشعبية الإيرانية على نحو غير مسبوق فى التاريخ الإيراني \_ .. بهرت هذه الثورة جماهير الأمــة الإســلامية، فتعــاطفت معها، ومنحتها التأبيد والولاء، على الرغم من الموقف المعــادى لــهذه الثورة من قبل الاستعمار والصهيونية والكثيرين من الحكــام فــى وطــن العروبة وعالم الإسلام.

واليوم ، يتكرر ذات المشهد \_ من الت\_أبيد الشعبى الإسلامى - إزاء الصمود البطولى الذى قام به المجاهدون من شهباب ' حرب الله ' \_ الشيعى \_ فى لبنان ، أولئك الذين نقنوا الجيش الصهيونى - ومن ورائه أمريكا \_ درساً سيكون له ما بعده فى سهبل الصهراع التهاريخى بين أعتنا الإسلامية وبين الصليبية الغربية وربيبتها الصهيونية \_ إن شهاء الشهرية.

\* وكما حدث بالأمس \_ عندما قامت الثورة الإيرانية سنة ١٩٧٩م \_ عندما حاول البعض ربط الثورة والثورية بالمذهب الشيعى ، وبثقافة الجهاد والاستشهاد لذى هذا المذهب ، للقيام بتحويل بعض الشباب عن المذهب السنى إلى النشيع .. تتكرر ذات الأفكار وذات المحاولات ، لإقناع بعسض الثباب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في لبنان بالتحول عن السنة السي

\* وللإجابة على التساؤلات التي طرحها ويطرحها بعصض الشعاب حول هذا الموضوع به الهام والحساس بنقصم هذه الحقائق الفكرية والتاريخية بهل والمعاصرة به التي ترسم الصورة الصائفة ، من جميع جوانبها وزولياها ، أمام عقول الشياب .. وذلك إعانة لهم علي التفكير الموضوعي العليم .. وهي حقائق نقدمها في عند من النقاط :

(1)

يجب أن نميز بين الإعجاب بالمقاومة التي نقوم بها حركات التحرر الوطنى والقومى والإسلامى ، وبين المذاهب والعقائد التي تعتقه هذه الحركات .. فكل شعوب الدنيا – وعلى مر التاريخ .. ورغم تعدد دياناتها ومذاهبها – قد خاضت غمار الثورات .. وكثيرون منها قد مارسوا البطولات في مواجهة الغزاة والمستبدين .. ومن الخطأ البيان أن يقودنها الإعجاب بثورات هذه الشعوب وبطولاتها إلى الإعجاب بدياناتها وعقائدها ومذاهبها ، فنتحول عن عقائدنا ومذاهبنا إلى هذه العقائد والمذاهب التسي

لقد انبهر العالم كله ببطولات الجيئ المسوفييتي في معركة
 ستا لينجراد ، التي فتحت الطريق أمام لنهيار النازية والفاشية \_ فين المحرب العالمية الثانية \_ . . وذلك دون أن ينبهر أحدد بالعقيدة القتالية

\* ولقد أيدنا جميعاً المقاومة الفيتنامية الباسلة ، وأعجبنا ببطولات الشعب الفيتنامي ضد الاستعمار الفرنسي والأمريكي .. لكننا لم نمنح هذا الإعجاب للبوذية الفيتنامية ، ولا لماركسية الحزب الشيوعي الفيتامي ، الذي قاد هذا النضال وسطر تلك البطولات .. ومن ثم لم يتحول أحد منالي البوذية ولا إلى الشيوعية ! ..

\* ولقد وقف أحسر الر العالم من كمل الديانسات و المذاهب و الفلسفات مع المقاومة البطولية للشعب الفرنسي ضد الاحتلال النسازى النان الحرب العالمية الثانية موهي المقاومة التي قادها الشيوعيون الفرنسيون ، و انخرط فيها الوجوديون الفرنسيون ، و ذلك دون أن يمتد هذا التأييد العالمي للشيوعية .. و لا للوجودية ، كمذاهب يعتنقها همؤلاء المقاومون !..

\* واليوم يمنح أحرار العالم إعجابهم وتقديرهم لتيارات اليسار فيسى أمريكا الوسطى والجنوبية من "كاسترو" في كوبا من إلى "تشافيز" في فنزويلا من من الله الذي يقاوم الطاغوت الإمبريالي الأمريكي وذلك دون أن يعنى هذا أن نتحول إلى المذاهب اليسارية التي يتمذهب بها هؤلاء المقاومون !..

" بل وثقد سبق لجماعير عريضة من شباب العالم أن فتنت بالمقارمة الأسطورية " لجيفارا " .. لكنها لم تقتن " بالماركسية .. اللينينية .. الماوية " التى حركت هذا البطل الأسطورى " جيفارا " !

وهكذا يستبين لذا أن الربط العضوى والحتمى بين " المقاومة " وبيسن " مذهب " أهلها .. ومن ثم الربط بين الإعجاب بهذه المقاومة وبين التحول إلى مذاهب أهلها .. هو وهم كبير وخطير ، يروج له بعض الخبثاء فيسمى أوساط الذين لا يعلمون و لا يفقهون ! ..

## ( 4)

تم .. من قال إن النشيع قد ارتبط \_ تاريخياً \_ بالثورة والمقاوم\_ قد لحكام الجور .. وأن أهل السنة قد كانوا مستسلمين ، أو أقل مقاومة م\_ن الشيعة عبر تاريخ الإسلام ؟! ..

إن هذه المقولة \_ التي يروج لها الخبثاء في صفوف الجهلاء \_ هي الأخرى وهم من الأوهام .. بل ومضادة للحقائق الصلبة التي امتلأت بسسها صفحات التاريخ ..

\* لقد فتح المسلمون الأوائل في ثمانين عاماً أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون .. وأز الوا القوى العظمى التي استعمرت الشرق وقهر ته \_ دينيا .. وثقافيا .. ولغويا .. وحضاريا \_ لأكثر من عشرة قرون \_ من الإسكندر الأكبر (٢٥٦ ــ ٢٦٥ق.م) في القرن الرابع قبل الميالا \_ إلى مرقل " (١١٠ ــ ١٤١م) \_ في القرن السابع للميلاد .

وبهذا الفتح الإسلامي المبين ، فتح هؤلاء الفاتحون الطريق أمام انتشار الإسلام من المغرب \_ غرباً \_ إلى الصين \_ شرقاً \_ ومن حوض نهر الفولجا \_ شمالاً \_ إلى جنوبي خط الاستواء ..

وحميع هؤلاء الفاتحين ـ من الخلفاء والصحابة والمجاهدين ـ يتولاهم أهل السنة ، ويصلون ويسلمون عليهم ، ويعتبرونهم الأئمة والقادة النين أقاسوا الدين ونشروه ، وأسسوا الدولة ومدو لسها الحدود .. وأسم الله على أيديهم هذه النعمة التي نعيش فيها وعليها حتى يومنا هذا .. بال وكانوا هم المؤسسين لقواعد الحضارة الإسلامية التي أغارت العائمين ..

بينما الشيعة ـ باستثناء الزيدية \_ قد حرموا أنفسهم ـ مـع شـديد الأسف \_ من هذا الرصيد التاريخي المجيد، وذلك عندما حكمـوا على جمهور هذا الجيل الفريد \_ من الصحابة \_ بالكفر والردة .. بل وأوجبوا لعنهم والبراءة منهم \_ والعياذ بالله \_ ل ..

لذلك ، كانت هذه الفتوحات وهذه البطولات ، التى لولاها لما دخلت شعوبنا فى دين الإسلام ، كانت رصيداً للتاريخ السنى فى ميادين الفتوحات والبطولات والتحرير للأرض وللضمير .. ولا أثر لمها فى تاريخ الشهيعة والتشيع ــ مع الأسف الشديد ــ ! ..

#### ( " )

وعندما جاء الغرب الصليبي ليختطف الشرق من التحرير الإسلامي الجزوب الصليبية (٤٨٩ ـ ١٩٠ ـ ١٩٦ ـ ١٠٩٦م) ـ رأيناه يغتصب القدس وفلسطين والشام من الدولة الفاطمية الشيعية ـ التي كانت عقيدتها الباطنية بداية الانحطاط في التساريخ الإسلامي ـ كما يفول جمال الدين الأفغاني (١٣٥٤\_١٣١٤هـ/١٨٣٨\_١٨٩٧م) (١٠ ووجدنا حمال الدين الأفغاني (١٣٥٤\_١٣١٤هـ/١٣١٩ مر) (١٠ ووجدنا حملي العكس من ذلك ـ دول الفروسية الإسلامية النسبنية \_ وخاصسة الأيوبياتة (١٢٥هـ/١٥٦هـ/١٢٥٩هـ/١٢٥ مـ ١٢٥١م) و المملوكيسسة (١٢٥٨\_١٣١هـ/١٢٥٠م) ـ هي التي جاهدت وحساريت حتسي استعادت الشرق وحررت مقدسات الإسلام من الصليبيين .

وإذا كان صلاح الدين الأيوبى (٥٣٢هــــ/١٦٧هــــ/١١٩٠م)
قد أصبح عثماً على الجهاد الإسلامي عبر تاريخ الإسلام، فإنه هو القائد السنى ، الذي خلص بلاد الإسلام من انحر افسات الشبيعة الإسلاماعيلية الباطنية .. كما خلص هذه البلاد من أشرس حملات الصليبيين .. بينما هو مرفوض عند الشبعة ــ مع الأسف الشديد ــ ا ...

وكذلك صنعت جماهير أهل السنة ، وجيوشهم وقياداتـــهم ، عندمـــا حرروا ديار الإسلام من العروة النترية المدمرة ، التـــى هـــدت الوجــود الإسلامي .. فالذين قهروا النتار في 'عين جالوت ' (١٣٦٨هـــــ/١٢٦٠م) هم أهل السنة .. والذين استعادوا بغداد من النتار هم أهل السنة .. بينمــــا الخياتة التي فتحت أبواب بغداد أمام " هو لاكو ' (١٣١٧ـــ١٢١٥م) كـــانت من الآخرين !! ..

إذن .. فرصيد الجهاد والفداء والاستشهاد الذي حرر الشرق من التهر الاستعماري القديم .. فقتح أبواب هذا الشرق أمام الإسلام .. إنسا يصب في تاريخ المنة ، الذي هو تاريخ جمهور الأمة .. وكذلك الحال

مع رصيد الجهاد والقداء والاستشهاد السنة ي حسرر الشرق الإسلامي المرة ثانية من الصليبيين الذين أرادوا اختطاف هسنذا الشرق من الإسلام .

#### ( £ )

وفى عصرنا الحديث .. وبعد أن استغل الاستعمار الغربى " التشييع الصفوى الإيرانى " فى إضعاف الدولة العثمانية .. ثم أخذ في احتال ولايات هذه الدولة الإسلامية الجامعة ، ولاية بعد ولاية ، حتى عمت بلوى الاستعمار \_ الإنجليزى .. والفرنسى .. والإيطالي \_ أغلب بلاد الإسلام . من الذى قاد حركات التحرر الوطنى التى دفنات هذه الإمبر اطوريات الاستعمارية فى أرض الشرق الإسلامي ؟؟

إنهم أهل السنة ، الذين يكونون ٩٠ % من تعداد أمة الإسلام .. فهم الذين حرروا الجزائر من القهر الاستعمارى الغرنسي ، وقدموا على مذبح حريتها قرابة المليونين من الشهداء !! وهم الذين حرروا مصر من الاستعمار الإنجليزى ، لتعود إلى قيادة حركات التحرر الوطنى والقومين على لمتداد ديار الإملام في آسيا وإفريقيا .

وهم الذين قادوا ويقودون حتى هذه اللحظات حركات التحرر الوطنى والجهاد الإسلامي على أرض فلسطين .. والعراق .. والشيئان .. وكثمير .. والفلبين .. والصومال .. والسودان .. وأفغانستان .. إلى أخو ميادين الجهاد والتحرر الوطنى في عالم الإسلام .

بينما رأينا \_ ونرى \_ قطاعات من الشبيعة \_ في العبراق \_ يتحالفون مع أمريكا ضد المقاومة السنية للاحتبال ! .. ورأينا التشبيع الإيراني يساعد أمريكا على احتلال أفغانستان \_ لأسباب مذهبية ضيقة الأفق \_ ويصنع ذات الخطيئة مع أمريكا ضد العراق ! ..

لذلك .. فإن الربط بين بطولة "حزب الله "على أرض لبنان وبين التشيع ... كمذهب ... هو خطأ فكرى .. ووهم لا نصيب له من الصدق والموضوعية .. فهنا ... في لبنان ... شيعة أبطال ، يحاربون الصهيونية والاستعمار .. وهناك ... في العراق ... شيعة ، فتحوا أبواب العراق أسام الغزاة الأمريكان ، وأمام الاختراق الصهيوني ، بل و دخلوا بغداد على ظهور الدبابات الأمريكية آ .. ويحكمون الأن من السفارة الأمريكية ف.... للمنطقة الخضراء "!...

بل إن في إيران ـ التي تساعد "حزب الله " العربي ـ تشيعاً فارسياً يضطهد ، ليس فقط أهل السنة الإيرانيين ، وإنما يضطهد ـ كذلك ـ الشيعة العرب والتركمان والأكراد في إيران !! ..

فالمذهب شيء .. والموقف الوطنسسي والجسهادي شسيء آخسر .. والصمود والبطولات ليست حكراً على مذهب بعينه .. ولا دين بذائسه .. ولا فلسفة دون غيرها من الفلسفات . كما يحاول بعض الخبئاء أن يوهسوا بعض الذين لا دراية لهم بحقائق الفكر والمذاهب والتاريخ .

بل إن تاريخ الشيعة \_ كمذهب \_ لم يعرف انخراطهم في الشورات ضد الحكام الظلمة وضد الاحتلال الأجنبي إلا في القرن العشرين 1 .. فلقد ظلوا طرول تاريخ من منذ الإمام جعفر الصادق (١٨ ـ ١٤٨ هـ / ١٩٩ ـ ٥٠٧م) يعلقون الاشتغال بالسياسة والقيام بالثورة .. وبناء الدولة على عودة الإمام الغانب (٢٥٦هـ / ١٨٠٨م) .

وكان أهل السنة هم الذين يقودون الثورات وحروب التحرر الوطنسي والقومي والجهاد الإسلامي طوال هذا التاريخ .

\* وإذا كنا نمنح الإعباب والتباييد \_ كل الإعجاب والتأييد \_ للمقاومة الباسلة " لحزب الله " في لبنان و " لحماس " و " الجهاد " في فلسطين .. فإننا نمنح الإعجاب للإسلام الذي يحرك الأمة \_ بالجهاد \_ ويدفعها إلى المقاومة .. وليس لمذهب مسن المذاهب التسي يحتضنها الإسلام .. وإلا لتغيرت مذاهبنا ، بل ودياناتنا تبعا للمذاهب والديانات التسي سادت وتسود في المجتمعات التي قاومت وقاتلت الجبابرة والمستعمرين .

\* ولو كان \* المذهب \* هو المعيار .. فهل نطلب من الشيعة المعجبين ببطولات \* حماس \* في فلسطين ، أن يتحولوا من التشيع إلى السنة .. كما يفكر البعض في التحول إلى الشيعة بسبب الإعجاب ببطـــولات المفاومــة الشيعية في لبنان ؟؟!

وأخيرا .. فإن هذاك حفيقة اجتماعية هامة وخطرة ، تقول :

إن الوحدة المذهبية لأى مجتمع من المجتمعات هي مصدر هام مسن مصادر قوة هذا المجتمع وتماسك نسيجه الوطني ، تعينه على الصمود في مواجهة التحديات ـ الداخلية .. والخارجية ـ .. لذلك ، فإن خلخلة الوحدة المذهبية في المجتمعات السنية يحولها إلى مجتمعات طائفية هشة لا قسوام لها ، ولا قدرة لها على الصمود في وجه الغزاة .. ومن هنا فإن زرع خلايا شيعية في المجتمعات السنية ، أو ررع خلايا سنية في المجتمعات السنية ، أو ررع خلايا سنية في المجتمعات السنية ، أو ررع خلايا سنية في المجتمعات الشيعية ، هو عامل تفكيك ، يفتح الثغرات أمام الاجتياح الخارجي ، ويخلق الشيعية ، هو عامل تفكيك ، يفتح الثغرات أمام الاجتياح الخارجي ، ويخلق الأوراق " التي يلعب بها الاستعمار .

لذلك ، فإن من حقنا جميعا \_ بل ومن واجبنا \_ أن نمنح كل التابيد والإعجاب والتعجيد لجميع حركات المقاومة الوطنية والقومية والإسلامية في لينان .. وفلسطين .. والعراق .. وأفغانستان .. والتبيشان .. وكشمير .. والصومال .. وافليين .. الخ .. الخ . وثكن ، دون أن نقع في الوهم الذي والصحومال .. وافليين .. الخ .. الخ . وثكن ، دون أن نقع في الوهم الذي يزعم أصحابه أن المعاومة هي حكر على مذهب دون مذهب .. أو نقع في حطينة خلطة النسبح المناهبي والاجتماعي لمجتمعاتنا العربية والإسلامية حطينة خلطة النسبح المناهبي والاجتماعي لمجتمعاتنا العربية والإسلامية .. فحقائق التاريخ .. وحقائق الواقع أكبر واصدق من جميع الأوهام .

إن تحويل الشعب إلى طوائف هو هدف ثابت من أهداف الاستعمار . لأن هشاشة المجتمعات الطائفية نسهل اختر اقها على الاستعمار .

وأعريكا الذي تحارب الشيعة في لبنان .. هي التي تستعين بهم فـــــي العراق .. وتدافع عنهم في سصر !! .

وعندما جاء بونابرت (۱۷۱۹–۱۸۲۱م) لبحثل مصر سنة ۱۷۹۸م راهن على الأقباط في مصر ، وعلى البهود في فلسطين ، دون أن يكن أي احترام لا فلأقباط و لا فليهود ، لقد تحدث عن ما سماد الأبعة القبطية ا فقال : اسوف يسعنني أن أحميها ،، وأعيد لها الكرامة والحقـــوق النــي لا يمكن فصطها عن الإنسان " .

أما " الثمن " الذي أراده من الأقباط ، فهو - بنــــص عبارتــه - :
" مطالبة أبناء الأمة القبطية بالتثير من الحماسة والإخلاص قــــــ خدمـــة
الجمهورية الفرنسية " !!

ولنتبر - جميعا - كلمات بونابرت عن الأقباط ، التي يقول فيها :
الهم أناس لنام في البلاد ، ولكن يجب مراعاتهم لألهم الوحيدون الذيان في يدهم مجمل الإدارة للبلاد .. لقد حصلت منهم على سجلات هائلة حول قيمة الضرائب المفروضة على مصر الله الله ..

ألا قائل الله الطائفية .. واللعب بأوراقها .. ولعن الله الخيئاء النيسين بسلكون سبيل المذهبية لخلخلة النسيج الاجتماعي في مجتمعات الإسسلام ، سواء أكان هذا النسيج سنيا \_ في المجتمعات السنية \_ أو شسعيها \_ فسي المجتمعات الشنية \_ أو شسعيها \_ فسي

وعلى من يفكر في أن يتحول من السنة إلى الشيعة \_ في مجتمع معنى \_ أن يدرك أنه بذلك التحول سيعزل نفسه عن معبط \_ ، ويحول

 <sup>(</sup>۱) صحیفة (رطنی) وثانق نشرها عادل جدی – تحت عنوان المخططات العط جرة الله عنوان ۱ المخططات العط جرة الله عادل ۱/۷/۲ می ۱/۷/۲ میلاد.

جهوده ضد ذلك المحبط ! .. وكذلك الحال مع الشيعى الدي يفكر في التحول إلى السنة ـ في محبط شيعي ـ ..

فنحن حميعا مسلمون من وعلينا أن نوجه كل طاقاتنا التحرير بلادنسما من الفهر الاستعماري والاستبداد الداخلي ،، لا أن نفرغ طاقاتنا في العبيث المذهبي ، الذي لن يفيد منه سوى الأعداء ا

## ( 4)

لكن .. إذا قال هذا شو منطق العقل الرشيد .. قليس كل ما بتعنيسي المراء يدركه القد تحدثت إلى أحد فعنماء علماء الشيعة ــ عندما التقييسيا بالجزائر أواخر أعانينيان القرن العام بن ــ في الماتفي الفكر الإسمادمي الوقت له :

. \_ نقد الاحظات \_ وأنا أنامع إصدارات الكت الشبعة \_ كثرة مبالخا فبها في الكتب التي تهاجم الوهابية المحارات الكتب التي تهاجم الوهابية المحارات مع أن تعداد الوهابيين الا بعدو مضعة ملايين - في أمة بفتريب تعدادها من العليار وتصف العليار .. فلسم هذا الحهد الكبير الذي تبذلونه في هذا المعدان ؟!

فكان جو ابه :

ــ إنهم بكفروننا .. .

فَلْتَ لَه :

ـ وماذا في هذا ؟! .. إنهم ـ أو بعضـــهم ـ يكفروننــا ـ نحــن
 الأثهورية والمائر بدية ـ ونحل نمثل أكثر من ٩٩% من أهل السنة .. وصع ذلك لا نلقى البيه بالا ! ..

ومنذ ذلك التاريخ \_ و عبر اهتماماتي بالمذاهب الإسلامية \_ أدركت لن الشيعة و الوهابية يتصرفان \_ كليهما \_ لا بعقة الأقلبـــة أو أنزعــة الفرقة الناجية أن . وريما بعقلية "الدين المستقل أن الذي يكفر أهلـــه كـــل الأخرين أنه

وليذه الحقيقة ، نجد احتقالهما الشديد وسعيهما الحشيات المتحويا المذهبي الوكأته "هداية إلى الإسلام"! .. فالوهابيون يفر حسون عندسا يتحتون عن حصادهم من الشيعة الذين تستنزا ، والشيعة قد جعلوا فنا من فنون تأثيفهم للحديث عن الذين تحولوا من السنة اللسي الشيعة المحتي اصدروا \_ في هذا الفن \_ العديد مسن الكتب .. ومناسها كتساب (المتحولون) \_ الذي بنغت أجزاؤه سبعة مجندات !!

\* \* \*

وإذا كانت الأوهام درجات ومستويات .. فيها البسيط .. والمقولط .. والتقيل .. فإن ذروة الأوهام الشيعية قد تسئلت في ذلك المدن الدعماء "الكذبة من المرتزقة "من تحول عدد من أئمة علماء أهل السنة والجماعمة وأعلامهم إلى المذهب الشيعي .. لقد ادعوا ذلك على شيخ الأزهر ، ومفتى المالكية الشيخ سليم البشمري (١٢٤٨ ١٣٣٥ مـ١٩٢٧ مـ١٨٦٧ مـ١٨٦٧ مـ١٨٦٧ مـ١٨٦٧ مـ١٥٩١م) .. وادعموه على من الإمسام الأكسير التسيخ محسود شماتون وادعموه على الإمسام الأكسير التسيخ محسود شماتون الكذب المراد المالكية الشيخ على المراد المالكية المالكية المالة المالكية الم

وإذا كان هذا "الفن " من فقون " الأوهـام الكاذبـة .. والأكـانيب الوهمية " يحتاج في الرد عليه وتعنيده إلى در لمنة خاصة .. فإن نشير هنا حصود إشارات \_ إلى مكانة هذه الدعوى عن تحول الأسناذ الإسام الشيخ محمد عبده إلى التشبع .. مكانتها من الحقائق البدهيـة والصلبـة ، السـى تمثلت وتجسدت \_ ولا تزال منمثلة ومتجمدة \_ في حياة الألـاناذ الإمـام وفي فكرد \_ المجموع والمحقق في (أعماله الكاملة) :

الله الدين الأفغاني (١٦٥٤ ــ١٢١٤ ــ١٨٣٨ ــ١٨٩٧م) ومذهب أستاذه جمعية جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ ــ١٢١٤ هــ١٨٣٨ ــ١٨٣٨م) ومذهب جمعية (العروة الوثقي) ــ التي رأسها الأفغاني .. وكان محمد عبده نالب رئيبها ــ أعلن عن مذهبهم فقال ــ في رسالة كتبها إلى أحد أعضاء هذه الجمعية ــ ' .. وثيعلم ــ عيدى ــ أننا بــ ل أشعريون أو ما تريديسون واننا في أعمال العادات نالرون بين المذاهب الأربعــة ، فمنا الماتكي والدنفي والدنفي والدنفي .. ' (').

عيل يجوز أن يقال عن صاحب هذا " الإعلان " إنه تشيع "! ...

٢ \_ وقال الإمام سحمد عبده عن مذهب أستاذه جمال الدين الأفعاني وهو يترجم له في العقدمة التي كتبها لرسالة (الرد على الدهريين) - : إن مذهبه احتفى اكامل أفغانستان السنة \_ وأنه كان من أنك الناس محافظــة على مذهب إمامه أبي حنيفة النعمـــان (١٨٠ـ-١٥ هـــ/١٩٩ ـ ٢٦٧م) ... وينص عبارة الشيخ محمد عبده عن مذهب الأفغاني :

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة, جــ ١ ، ص ٦٩٧ ، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م -

الما مذهب الرجل فحنيفي حنفي . وهو وإن لم يكن قسى عقيدته مقدا ، لكنه لم يفارق السنة الصحيحة ، مع ميل السسى مذهب السادة الصوفية ـ رضى الله عنهم ـ وله مثابرة شديدة عثى أداء الفرائض فسي مذهبه ، وعرف بذلك بين معاشريه في مصر أيام اقامته بها ، ولا يساشي من الأعمال إلا ما يحل في مذهب إمامه ـ (أبي حنيفة) ـ . فسهو أشد من رأيت في المحافظة على أصول مذهبه وفروعه . . (1) .

" فإن النبى لم بمارس عملية التوعية على نظاه الشورى وتفاصيله التشريفية أو مفاهيمه الفكرية ، ولم يطرح الشرورى كنظام للأملة ، ولكنه أعد الإمام عليا للمرجعية وزعامة التجربة بعده ، وأودعه سلنته كامئة ، وعلمه ألف باب من العلم .. " (") .

إذا كان هذا هو رفض الشبعة لإقامة الدولة الإسلامية على نظام الشورى، فإن الأعمال النكرية للإمسام محمد عبده ملينسة بسالحديث

 <sup>(1)</sup> محمد بافر الصدر (النشيع ظاهرة طبيعية في إطار الدعوة الإسلامية) ، ص٠٤٠ ٧٤٠
 (2) محمد بافر الصدر (النشيع ظاهرة طبيعية في إطبيعة الفاهرة مدة ١٢٩٧هـــ/١٢٩٠م.

عن الشور ي وسنطة الأمة طريقا وحيدا الإقامة الدولة والخلاقة والإساسة في الإسلام .. حتى لقد خصص لسيهذا المبحسث العديد من القصول والمقالات (١) .

فهل يكون شيعيا من يفترق ويخالف وينافض نقطة الإنطائق الشيجية. في عقيدة الإسامة ١٤.

د \_ وإذا كانت الشبعة تدعى أن الرسول وَيَّوْ قد اختار مع في المباهلة مع نصارى نجران سنة ١٠هـ على بن أبى طالب ١٠ وزوجه فاطمة ١٠ وابنيهما الحسن والعسين ١٠ ويذكرون ذلك فى تفسيرهم قلول التد \_ عبدانه وتعالى \_ : ﴿ قمن حاجكِ قيه من بسعد ما جاءك من العلم فقل تعالى اندع أبناءنا وأبناءكم ونساءكم ونساءكا ونساءكم وأنفسانا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكانبين ) (٢) .

الروايات سقفة على أن النبى ﷺ اختار للعباهائة عليها وفاطعة ووثديهما .

ويحملون كلمة ﴿ نساءِهَا ﴿ على غاطمة ، وكلمة ﴿ أَنْفُسِنَا ﴾ على فقط .

ومصادر هذه الروايات الشيعة ، ومقصدهم معروف ، وقد اجتدوا في ترويجها ما استطاعوا حتى راجت على كثير من أهل السنة .

<sup>(</sup>١) انظر : على سييل المثال ــ جـــ ، من ٢٨٦\_ ٢٩٩ من أعماله الكاملة .

ا (۱) أل عجو الله الله ا

فيل يكون شيعيا من يتهم الشيعة بالوضع ــ أى الكذب المتعمـــد ـــ وبترويج هذا الكذب ودسه في كتب التفسير .. ثم ينقض ــ بالدراية ــ هذه الروايات التي وضعوها ؟!..

و \_ راذا كان عمدة عقاك الشيعة في الإمامة هي عصمة الأنسة .. فإن الإمام محمد عبده يرفض هذه العقيدة الشيعية من أساسيا .. ويرفسض عصير الشيعة لمده أولى الأمر ، في الآية الفرآنية : (يا أيها الذين أمنسوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكسم ) (1) . بأسيد أمنسهم المعصوصون 1 .. يرفض الإمام محمسة عبده هذه العقيدة المركزيسة والمعيارية في المذهب الشيعى .. ويقول مد في تغييره لهذه الأية مد :

" وقالت الشبعة إنهم الأنمة المعصومون . وهذا مردود ، إذ لا دليل على هذه العصمة ، ولو أريد ذلك تصرحت الآية .

وبعد رفضه لهذه العقيدة الشيعية السحورية ، يقدم تقسيره أوالسسى الأمر) ، فيقول : " إن المراد بأولى الأمر جماعة أهل الحل والعقد من المسلمين ، وهم الأمراء والحكة والعلماء ورؤساء الجند ،

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة الإمام محمد عبده) جده ، ص ٢٤، ٢٥ ،

<sup>(</sup>٢) النساء : AA .

وسائر الرؤساء والزعماء الذين يرجع اليهم الناس فين الحاجات والمصالح العامة ".

وهو بهذا التصور \_ الولى الامر \_ بجعل السلطة في الأمـــة عــن طريق ممثليها ، وليس في الأثمة المعصومين \_ كما هي عقيدة الشهمة فمي الإسامة والدولة \_ .

ثم يعتبرب - الإسام محمد عبده - مثلا على المؤسسات النسورية الإسلامية التي جسدت سلطة (أولى الأمر) في عسيد الخلافة الرائسة الإسلامية القاروق عمر بن الخطاب - الذي يكفره النسيعة ويلعترفه الفول : . . وذلك كالديوان الذي أتشأه عمسر باستشسارة أهسل السرأي من الصحابة - رضى الله عنهم - وغيره من المصسائح التسى أحدثها - (عمر) - برأى أولى الأمر من الصحابة ، ولم تكن في زمن النبسي النبسي ولم يعترض أحد من علمائهم على ذلك .. ، ١٦١ .

فيل هذا الفكر الواضح والحنسم، الذي يرفض عقيدة الشهيعة فسى عصعة الأثمة "وبيحاز إلى الشورى ومؤسساتها كمصدر للسلطة وليس المي السلطان الإليي ملائمة المعصوصيان .. كما بنحاز السي نهج عمر بن الخطاب والصحابة \_ الذيان يكفر هم الشابعة ويلعنونهم \_ في سياسة الدولة .. وبترضى عن هؤلاء الصحابة ؟؟! ..

هل يمكن أن يكون هذا الفكر الواضح والحاسم صادرًا من شيعي ١٢.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : حدد ، ص ٢١٩ .

آ \_ والعلاقاً من و سطية أهل للنة و الجماعية ، به فيض الإستام محدد عبده الخلو الثمعي .. وبقرل : وغلا يعض الثبيعة فرفعيوا عليا أن يعص ذريته إلى مقام الألو هية أو ما بقرب عله ، ونبع ذليك خيلاف في كثير من العقائد .. ' (') .

فهل إطلاق لفظ الفؤد على مذهب اللبعة فلل الاستلمة ، وقلل على ولا الأستلمة ، وقلل على ولا والأثمة من بفيه ، ومكن أن يصدر عن شنعي .. تعمال من السنة الهر الشيعة ١٢ ..

لف قال الشيعة الإنشى عشرية في على بن ابني طالب : \* كان ــ عليه السلاء ــ مُحثناً .. بحدثه الملك .. \* `` . وقالوا عن كل إمام من أثمتهم الإنتى عشر :

النصال في أعلى درجته .. ومقد الإمام ، التي تسمس مثلقوة القدسسية ، تبليغ الكمال في أعلى درجته .. ومقدس توجسه إلى تسمىء مسل الاشسياء وأراد معرفته استطاع علمه بنك القوة القدسية الإلهامية ، بلا توقسف ، ولا ترتيب مقدمات ولا تلقين معلم .. والأنمه للم بستريوا عنسي لحد ، ولم يتطموا على يد معلم ، من مبدأ طفولتهم إلى سسن الرشد ، حتسى القراءة والكتابة ، ولم يثبت عن احدهم انه دخل الكتاتيب او تتنبذ علسي يد أستاذ في شيء من الأشباء ، مع ما لهم من عنزلة علمبة لا نجساري ، وما سنلها عن شيء من الأشباء ، مع ما لهم من عنزلة علمبة لا نجساري ، وما سنلها عن شيء من الأشباء إلا أجابوا عليه في وقته ، ولسم تمسر

على ألسننهم كلمة ( لا أدرى ) ولا تأجيل الجواب إلى المراجعة أو التأمل ونحو ذلك .. ١٠(١) .

فهل رفض هذه العقيدة الشيعية في الألمة ، ووصفها "بالغلو" يمكس أن يصدر عن منحول من السنة إلى الشيعة ؟!..

٧ - وإذا كان الشيعة قد حعلوا تلإمام سلطة دينية كينوتيدة ... فيهو المعصوم .. والمنصوص عليه .. والمعين سن السماء - بواسطة الوحى - .. وهو مصدر الشريعة .. والحافظ لها .. والقيم على القرآن - .. والذي لا بجوز عليه الخطأ . ببنما يجوز الخطأ والضلان على الامة جمعاء .

ولخد قادرا الإمامة على النبرة .. بل ورفع ها قوق النبوة . فقانوا : الن دفع الإمامة كفر : كما أن دفع النبوة كفسر .. ولفت امتسازت الإمامة على النبوة لأنها استمرت بأداء الرسالة بعد التهاء دور النبوة ..

فاتنبوة لطف خاص والإمامة نطف عام ١١١١.

بل وجعلوا لهذا الإمام خالفة تكوينية تخصيع لو لاينها ومسيطرتها حميع ذرات هذا الكون ! ـــ وليس فقسط الأمسة والدولسة والاحتساع ! ــ ورافعوا مقام الإمام فوق مقام الرسول ! .. وبعبارة الإمام الخميني :

<sup>(</sup>۲) (الكافي) حسال مورد ۱۹۸ والعلوسي (الكنص الثنافي) عساد، ص ۱۹۸ والعلوسي (الكنافي) عداد، ص ۱۹۸ و ۱۹۹ مامود طبعة النبف سية (۱۳۱۵هـ .

 .. فإن للإمام مقاما محمودا ودرجة سامية وخلافة تكوينية تخضع لولايتها وسيطرتها جميع ذرات هذا الكون . وإن من ضرورات مذهبنا أن لأتمتنا مقاما لا ببلغه مثك مقرب ولا نبى مرسل ' -

' ويموجب ما لدينا من الروايات والأحاديث فإن الرسول الأعالم والأمه كانوا قبل هذا العالم أنوارا ، فجعلهم الله بعرشه محدقين ، وجعل لهم من المنزلة والزلفي ما لا يعلمه إلا الله (۱) .

بل ويجعلون هذه السلطة الدينية الكهنونية - التي تفوقت على السلطة الحبرية للبابوات - للفقيه النائب عن الإمام - في عصر الغيبة للإمام الغائب - :

وذنك الأن الفقيه هو وصبى الرسول من بعد الإمام ، والحجة على الناس كما كان الرسول حجة عليهم ، وفي عصر الغيبة يكون — (الفقيسه النائب) به هو إمام المسلمين دون سواه ، وله كل سلطات الإمام ، الذي هو حجة الله . الذي عينه الله . فالله جعل الرسسول وليا للمؤمنيان جميعا ، ومن عبده كان الإمام وليا . ونفس هذه الولاية والحاكمية موجودة لدى الفقيه . فالقيم على الشعب يأسره لا تختلف مهمته عن القيم على الصغار إلا من ناحية الكمية ال. (۱) .

إذا كانت هذه هي السلطة الدينية الكهنونية للإمام عند الشديعة ... فكيف يكون الشيخ محمد عبده شبعبا ، وهو الذي نقض هذا النفاد الكيفوتي

<sup>(</sup>١) الحديثي (الحكومة الإسلامية) ، ص٢٥ ، طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩م .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٧، ٥٩ ـ ٥١ .

من أساسه ؟! .. بل واعتبر نقض هذا البناء واحسد! مسن أجسل أصسول الإسلام ؟! .. إنه هو الفائل :

' أصل من أصول الإسلام ـ وما أجله من أصل \_ قلب السلطة الديثية والإتبان عليها من أساسها . هذم الإسلام بنساء تلبت السلطة ، ومحا أثرها ، حتى لم يبق لها عند الجمهور من أهله اسم و لا رسم .. إن الرسول كان مبلغا ومذكــرا ، لا مــهيمنا ولا مسـيطرا .. والمســنمون يتناصمون ، وهم يقيمون أمة تدعو إلى الخير ، وهم المراقبون عليسها ، وتلك الأمة ليس لها عليهم إلا الدعوة والتذكير والإسادار .. فليسس فسي الإسلام ما يسمى عند قوم بالسنطة الدينية بوجه من الوجوه .. والله لسم يجعل للخليفة ولا تثقاضي ولا للمفتى ولا لشيخ الإسلام أدني سلطة علسي العقائد ويَقرير الأحكام .. وكل سنطة تناويتها واحد من هؤلاء هي سينطة مدنية .. ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيمان أحسد أو عبادته لربه : أو ينازعه في طريق نظره .. فليس في الإسلام سططة دينية سوى سلطة الموعظة الحسلة ، والدعوة إلى الخير والتنفير عــــن الشر ، وهي سلطة خولها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهـــم ، كما خولها لأعلاهم بتناول بها من أنناهم .. وليس لمسلم ملهما عسلا كعبه في الإسلام على أخر ، مهما المطت منزلته فيه ، إلا حق النصيصة والإرشاد " (١) .

فيل يمكن أن يكبن صاحب هذا الفكر ، الموقف ، المناقص ، السيادم العقيدة الثبيعة في سلطات الإمام وسلطانه ، شبعباً .. تجول من مذهب أهدل السنة والجماعة إلى مذهب الثبيعة الإثنى عشرية ؟!

وكيف جاز ذلك " الوهم ــ الكانب " على من له أدنى در أية بعكــــر الأستاذ الإمام ؟! ..

۸ ـ و أخبر أ .. فإن الضربة الفاصمة و الفاضية فـــى هـــا النقــام ـ دعوى نحول محمد عيده عن البنة الـــى الشبعة ـ تسأتي صربحــة وحاسمة .. وعلى لــان محمد عبه نفيـــه .. ويروايــة تنميــذه ومريـــه وموضــــع ســـره الإمـــام قــــيد محمـــ رئـــــ رضــــا وموضــــع ســـره الإمـــام قــــيد محمـــ رئـــــ رضـــا في مدهــ التناذه محمد عبده في مدهـ الثبعة .. والذي بنغ من شدته الحد الذي هعل محمد عده يعند. من رشيد رضا عدم إذاعته في حياته ا.. يل وجعل رئيد رضا بنحر ح من إذاعته حتى بعد وفاة الأسقاذ الإمام ا..

ولنقرأ ما سجله الشيخ رئيد رضا في (داريخ الأسناذ الإمام) على هذا الرأى ، للعلم حقيقة موقف محمد عيده من مذهب الشيعة ..

يحكى الشيخ رشيد \_ فى الحوار الذى دار بينه وبين الشيخ محمد عبده حول البهائية ، ودعوى داعيتهم عبداس محيرزا فعندل الله عبده حول البهائية ، ودعوى داعيتهم عبداس محيرزا فعندل الله (البهائية) \_ ما قداموا [٢٦٠] ما أنهم \_ (البهائية) \_ ما قداموا إلا " لإصلاح مذهب الشيعة وتفريبه من مذهب أهل السنة " . . شم يقول الشيخ رشيد :

وأرى الحكمة في ترك التصريح به بعد وفائه .

وإنما أقول : إن حكمه عليهم - (الشيعة) - أثند من حكم شيخ الاسلام ابن تيمية .

وقال — (أى محمد عبده): "هم أحوج الفرق إلى الإصلاح .. " ["].
وإذا كان إخواننا الشيعة — علماه وعامة — يعرفه ن جيدا حكم شميخ
الإسلام ابن نيمية عليهم — وهو ما لا نريد أن نذكره هنا — .. وإذا كسان
حكم الإمام محمد عيده على مدهيهم أشد من حكم إبن تبعية .. فكيف يليسق
بهم أن يفتحوا ابرابهم " للكذبية — المرتزقية " لميزيفوا عليسهم موقيف
محمد عدده من الشيعة والتميع ، فلاعون تحويه من المينة إلى الشابعة ،
لا بذليل .. وإلا قرينة .. وإبما بحكايات خرافية هي أشبه ما تكون بحكايات
العجائز لصعار الأطفال !! .. تم يكتبون ذلك ويطعونه وينتسرونه فيما
صنفوا عن (المتحولين) ؟! ..

**多 伊 年** 

إنا إذ نكتفى ــ في هذا المقام ــ بهذا المديث عن حقيقـــة موقــه الإمام سعم عبده من المذهب التبعي .. لا تريد عداقشة رأبه .. وإنما تريد

 <sup>(</sup>۱) رفت رضا (تاريخ الاستان الاسار) ، جـــا ، مس ٩٣٥ . طبعـــة سولوهــــ الدين ــــــ الدين و النظر كذلك (الأحمال الكانــة للإمــــام محمـــد عـــــــ )
 جـــا ، مس ٩٣٥ ـ ٢٥٠

تبيان هذا الزيف الذي يزيفه البعض على العديد من رموز علماء أهال السنة .. ونقول لهم :

إن القضاء الشيعى ملئ بالعلماء والفلاسفة والنفهاء .. فعلى العقداد من هؤلاء العلماء الأجلاء أن يتخلصوا من عقدة الأفلية . والبلحثة بسأى أسلوب .. حتى ولو كان المكيافيلية عن تكثير الأعسداد .. وعسن تسهادة الأخرين للمذهب ـ ولو بالزور ـ .. ذلك لأن انتزاع ألغسام التخصير هو السبل لبناء وحدة الأمة .. وبهذه الوحدة يتخلص الجميع مسى هذه العقد "، التي تلجئ البعض إلى ما لا بليق ا ..

# - 1 - -

# والآن .. ما العمل ؟؟

إننا ندعو الأن أن يتفادى حكماء المذاهب الإسلامية \_ وخاصـة من السنة .. والشيعة .. والسلفية والصوفية \_ إلى حوار حكمـاء . . تعقد جنساته بعيدًا عن العامة والإعلام ، للاتفاق على أمرين :

أونهما : عاجل .. وهو إصدار فتوى جماعية \_ سنية .. شيعية \_ مسنية .. شيعية \_ مسنية .. شيعية \_ مسنفية .. ملفية \_ بتحريد وضع شهم التكفير وما يتصل به لأى مسن مذاهب الامة ، التي يشهد اهلها أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله .. تحريد وضع هذه الاتهامات على مواقع الإنترنت ، ه غيرها مسن وسسائل النشر والإعلام الجمهورية ..

وثانيهما: العمل على تهذيب كتب التراث ـ لدى هـ ف المذاهـ بحديمها ـ وذلك بنطهيرها من كل أحكام التكفير لمـن بشـه أن لا إلـه الا الله وأن محمدا رسول الله . وذلك لـمنزع هـذه الألغـام الموقوتـة والمتفجرة من ثقافة الأمة .. الأمر الذي يدونه سيظل الحديث عن وحـدة الأمة ضربًا من العبث ، بن ـ وفي بعض الأحيان ـ لونـا مـن ألـوان النفاق ! .

لكن ما يبقى السنزال الأهم ما وهو :

هل هناك إمكانية حقيقية لتهذيب هذا التراب المحذر ، ونظسيبر،
 من ألفام التكفير " ١٤

ان جوابقا هو : نعم ، إذ بعد عداً حوار العكماء هداً بعدد - وثو قليل دمن ذوى الحكمة والإخلاص والوعى بالمخاطر القسسى نسيده وجود الأمة ، والتى تتوسل بالصر اعات المذهبية لتعقيق مقاصد الأعداء ...

اقد سبق لعدد كبير من علماء الشيعة الإنقسى عشرية أن راجعوا وانتقاوا الروايات التى امتلاً بها نز الهم ، والتى تتحدث عن تجريف العران الكريم ، وعن وجود مصحف خاص بالشيعة ، يسمى استحدف على أو "مصحف فاطمة ".

راحعوا هذه الروايات .. وضعفوها .. وانتقدوا الموافسات النرائيسة الشيعية التي الطلقت مفها ــ س عقل كتاب المعيزز الحسسين النسورى [ فصل الخطاب في شعريف كتاب رب الأرباب ] !! -

ولقد قدموا في هذه المراجعة النفاية عندا من المبادئ أنياسسة فسي منهج المراجعة لهذا النراث ، ومنها :

الله المسلمة المروبات التي مزقت وتعزق وحدة الأملة قد جمعها ولعلمها وغونها " الإخباريون " ، الذين كانت كل ميكهم حملي وتدوين ما يسمعون من المروبات دونما نقد أو مقارفة أو درايلة أو فقله أو اجتهاد .. وهذا المنهج الإخباري " قد عش مرحلة في التاريخ الفكسري لجميع المذاهب في تاريخ الإسلام المضاري ، الأمر الذي يوجب على أمل الدراية " و " الاجتهاد العقد و الفحس لهذه المروبات .

وفى هذا الإطار رأينا علماء الشبعة الإثنى عشرية بتحدث و حس المصدر الأول للأحاديث عدهم حكتاب [ الكافى من الأصول ] للكلينى ح وهو المفابل لصحيح البخارى عند أهل السنة حفيفولوں عن هذا الكتاب ح الذي شاعد فيه روايات التكفير .. وروايات تحريف الفرآن :

.. وأما بالنسبة إلى [ الكافى ] - الذى ألف خلال عشرين سنة - فنحن لا نقول بصحة كل الروايات التى نقلها الكلينى فيه ، لأن فسما منها يعد من حيث السند ضعيفا أو مراسلا أو غير ذلك . وقسما آخر منها لا يوافق القرآن ، ويمكن أن يخدش فيه من حيث المنن .

ويقول السيد هاشم معروف الحسينى - فى كتابة [ دراسات فى المحدثين من معروف الحسينى - فى كتابة [ دراسات فى المحدثين من صحر ١٣٤ ، ١٣٤ ] - : آن المتقدمين لم يجمعوا على الاعتماد على جميع مروباته - [ الكافى ] - جملة وتفصيلاً ".

ويقول أيضنا : ﴿ إِنْ الْحَادِيثُ الْكَافِي ، النَّبِي بِلَغْتُ سَـَّتُهُ عَبِثُــرِ الْــفُ حديث ومانة .. وتسعة وتسعين ــ ١٦١٩٩ــ حديثًا ، وهي :

ألصحيح منها : خمسة آلاف واثنين وسبعين حديثًا ١٠٧٠ م٠.

<sup>&</sup>quot; والعسن : مانة وأربعة وأربعين حديثًا " ١٤٤ . .

<sup>&</sup>quot; والموثق : ألفا ومانة وثمانية وعشرين حديثًا ` ١١٢٨ " .

والقوى : ثلاثمانة وحديثين "٣٠٢".

والضعيف : تسعة آلاف وأربعمانة وثمانين حديثًا " ٩٤٨٠".
 هذا من حيث السند فقط (۱) .

فإذا كان هذا هو موقف الاجتهاد الشيعى من روايات الإخباريين ، النتى جاءت في أهم مصادرهم الحديثية \_ [ الكافى ] فإننا نكرون بإزاء إمكانية حقيقية ، بل وفرصة ذهبية ، لمراجعة كل التراث العذهبي لدى مختلف انفرق والمذاهب والتيارات الفكرية ، لنزع ألغاد التكثير أمن هذا التراث ، وتهذيب كتبه ، وتقديمها في الصورة التي تجعل منها عاملا مس عوامل وحدة الأمة ، بدلا من أن تكون عامل تعزيق وتفريق وتفريق .

ولذلك ، فإننا أمام إمكانية حقيقية وفرصة ذهبية لحسوار حكما ، وبدمع صغوة من عقلاء علماء المذاهب الإسلامية ، الذين يفقسيون ، اقعنسا المعاصر مع فقيهم للأحكام .. والذين يعيشون وير ابطسون علمى لفوز المواجهة بين الأمة وبين الصليبية – الصهبونية " ، ويدركون أثر الوحدة الإسلامية في الانتصار على التحديات الشرسسة التسي تواجمه الإسلام

 <sup>(</sup>١) الشيخ رسول جعفريان [ أكذوية تحريف الفرآن بين الشيعة والسسنة ] سي ٧٩. ٥٠ .
 تقليم د . محمد عمارة . طبعة مكتبة النافذة ب القاهرة سنة ٢٠٠١ .

والمسلمين ، والا يقدمون الارتزاق من التعصب المذهبي علي المصالح العليا لملأمة الإسلامية ..

إن حوارا علمها .. صبوراً يقوم به نفر من هؤلاء العلماء الحكماء ، لانجاز هذا المقصد العظيم - تطهير التراث المذهبي من نهم التكفير وأحكامه لمن يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله - لهو الفريضة الفكرية الأولى ، التي تقودنا إلى فريضة وحدة أمة الإسلام .

ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله ...

0.5 0

إن علينا أن نتعلم المنهج القراني الذي لا يعمم ولا يطلب الأحكمام على الآخرين .. منهج : (اليعموا سواء ) (١) .

- \* فالشيعة ليسو ا سو اء .
- \* وأهل السنة ليسوا سواء..
  - \* والتصوفية ليسوا سواء ،
    - \* والسلفية ليسوا سواء .

فعلينا أن تتوكل على الله ، وتختار المؤسسسة العلميسة المؤهلسة بالدعوة والرعاية لهذا الحوار .. الذي تعلق عليه وعلى تجاحسه الأمسال الكبار إن شاء الله ..

. . .

(۱) آل عفران : ۱۸۲ .

وإذا كنا قد اضطررنا \_ في هذه الدراسة \_ إلى تقديم نماذج من الفواحش الفكرية " التي تتقاذفها مذاهب وتبارات فكريسة عبر وسائل الاتصال الحديثة .. فإن الهدف من ذلك إنما كان ( تشخيص الداء ) طلبا ( للدواء ) .. وليس إشاعة جراثيم هذا الداء بين العامة والجمهور .. ذلك أن تقنيات وسائل الاتصال الحديثة يجب أن توضع \_ دائمًا وأبدًا \_ في خدمة وحدة الأمة ، بدلا من تسخيرها \_ كما هو الحال الأن .. في إثساعة " الفواحث الفكرية " بين عامة المسلمين وغير المسلمين.

وصدق الله العظيم: ﴿ وَالفَ بِينَ قَلُوبِهِم لُو الْفَقَت مَا فَسَى الأَرْضَ جميعاً ما أَثْقَت بِينَ قَلُوبِهِم وَلَكُنَ الله أَلفَ بِينَهِم إِنَّه عَزِيزَ حَكِيم ﴾(١) . والله من وراه القصد .. منه نستمد العون والسداد والتوفيق ..

. . .

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٦٢ .

# المحتويات

| رقم الصفحة | الموضوع                                                     |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| ٥          | كلمات                                                       |
| ٩          | ١ - تمهيد                                                   |
| ١٦         | ٧- حتى يكون التقريب حقيقيا                                  |
| 44         | ٣ - مقال في التحذير من التكفير                              |
| ٤V         | <ul> <li>٤ - مستويات الخطاب . ومستويات المخاطبين</li> </ul> |
| 7.1        | ٥- تورة الإعلام المعاصر                                     |
|            | وإشاعة فننة التكفير بين الجماهير                            |
| 77         | ٦- التكفير الصوقى للوهابية                                  |
| ٧.         | ٧- التكفير الوهابي للشيعة                                   |
|            | والصوقية والأشعرية                                          |
| V*         | ٨ ــ النزعة التكفيرية عند الشيعة                            |
| ٨٨         | ٩ حقائق وأوهام                                              |
| 115        | ٠١ - والآن ما العمل ؟!                                      |

ر مطبعة وزارة الأوقاف

# يسر المجلس الأعلى للشنون الإملامية

أن يوود المُكتبة الإسلامية والقارىء للسلم هي جميع أنحاء العالم الإسلامي بامهات الكتب التي مسدوت عن الجنس ومنها ا

## أمضات كتب النراب الإسلامي

مختصر سيرة ابن فشام ، الاجزاء ٢٠١

والأخراء من الزا إخلاص التاوي والأحراء فق الالا سحيح النخاري سنبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد . الاجراء من ٢٠١ والأجراءمن ابد سفوة السيرة النبوية لابن كثير

يصائر دوي التمييز في لطائف الكذاب العربو ، الأجراء من ١٠١

#### سلسلة الموسوعات الإسلامية التخصصة

موسوعة أعلام القكر الإشلامي حوسوعة غلوم الحديث

الوسوعة القرانية موسوعه التشريع الإسلامي موسوعة الحسارة الإسلامية

### العصنف الشريف

المسحف الشبريف طباعية 7 ثورٌ يسعبه ذهب . المسحف العلم ٢٨ شريطاً للشيخ محسود حليبل المعسرين المنتخب في تفسير القران الكريم باللغة العربية ، المبحث المرقل ١٦ شريطاً للشيخ - حواود خابال الحصوى مجلد فاخبر طباعة أوفست ٢ لون وترجعته ، المحمد الجود ١٠ شريعنا للقراء عبد الباسط عبد العمد فِاللَّقِ إِنَّ الْمُلْجِلِي رَيَّةً وَالْمُرِنْدِيمَةً وَالْأَنَّانِيةً ﴿ مُعَاطِّقُ بُمُعَاعِيلُ مُحمود على البِنَاءَ مُحمود خَلَيْلُ الحمرةُ ا والتروسية والانسيانية والاندوليسمة.

#### وهذه الكتب لكبار العلماء العدامين وكبار المحققيين في العالم الإسلامين؛

خفائق الإسلام في مواجهة شبهات الشككيل موسوعة القله الأسلامي، الأجراء مل الماء الإحاديث القدسية مع تعليق كبار العلمساء النشاوي الإسكامية مجلدة - الأجزاء من ١٠١١ ينابيع الاحكام في معزفة الجلال والحرام

## مراكز البيع

٤ شارع الأمير فدادار المنفرع من ميدان التحرير الفافرة ٩ شارع النباقات، جاردن سبني

١٣٠ شارع الجمهدورية (شرائط القرآن الكريم) مكتبة منجدا للور بالعباسية

الإسكندرية أبرع الجلس الاعلى للشنون الإسلامية ٢٠٠ شارع سعد رغلول 🐣

#### مواعيد العمل من ٩ صباحا الي٢ ظهرا

وتوسيرا على القارق السنم ومشاركة في تزويد الكشاث الاسلامية بالطبوعات الثي صادرت عن الجلس الساع هذه العشوعات للجمهور بمنعر التكافية الفيعلية ، مع إجراء نسبة خصم السيخ بالثقف إذا راد عدد النصخ البياحة عثى عشر للكتبك الواصد أما فالتعبية لتهددات الحكومية ولتؤسسان العامة فيمكن السع بالأجن عثى أقساط شهرينة دول أنبة زداده على أسجار التكلفة القطية